
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Oxford	
  Institute	
  of	
  Methodist	
  Theological	
  Studies	
  	
  
	
  

Theology	
  and	
  Ethics	
  Working	
  Group	
  
August	
  2013	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

A	
  Point	
  of	
  Commonality:	
  
How	
  the	
  Wesleyan	
  Concept	
  of	
  Perfection	
  Connects	
  to	
  Sociobiology	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

Matthew	
  Hill	
  
Assistant	
  Professor	
  of	
  Philosophy	
  

Spring	
  Arbor	
  University	
  
	
  
	
  

	
   	
  



Page 2 of 19	
  

Abstract:	
  
	
  
A	
  Point	
  of	
  Commonality:	
  	
  
How	
  the	
  Wesleyan	
  Concept	
  of	
  Perfection	
  Connects	
  to	
  Sociobiology	
  
	
  
Wesleyan	
  ethicists	
  have	
  a	
  strong	
  premise	
  by	
  which	
  to	
  engage	
  people	
  with	
  no	
  
religious	
  affiliation	
  through	
  emphasizing	
  common	
  ideas	
  about	
  the	
  sociobiological	
  
possibility	
  of	
  altruism	
  and	
  the	
  Wesleyan	
  possibility	
  of	
  holiness.	
  	
  In	
  recent	
  years,	
  new	
  
research	
  in	
  evolutionary	
  biology	
  and	
  sociobiology	
  has	
  led	
  to	
  the	
  knowledge	
  that	
  
humans	
  possess	
  numerous	
  behavioral	
  traits	
  that	
  directly	
  link	
  to	
  genetics.	
  	
  Yet,	
  
despite	
  much	
  innovative	
  research	
  in	
  sociobiology,	
  Wesleyan	
  ethics	
  is	
  still	
  coming	
  to	
  
terms	
  with	
  what	
  this	
  new	
  knowledge	
  means	
  for	
  how	
  one	
  understands	
  Christian	
  
perfection—namely,	
  if	
  Christians	
  can	
  attain	
  holiness	
  in	
  this	
  life,	
  what	
  happens	
  to	
  the	
  
individual’s	
  genetic	
  makeup?	
  	
  Therefore,	
  this	
  paper	
  finds	
  itself	
  at	
  the	
  intersection	
  of	
  
Wesleyan	
  ethics	
  and	
  the	
  sciences	
  and	
  seeks,	
  in	
  part,	
  to	
  address	
  how	
  genetic	
  
explanations	
  of	
  altruism	
  relate	
  to	
  theological	
  accounts	
  of	
  holiness.	
  	
  To	
  move	
  toward	
  
an	
  answer	
  for	
  this	
  problem,	
  the	
  following	
  concern	
  must	
  be	
  considered:	
  how	
  are	
  we	
  
to	
  understand	
  Wesleyan	
  perfection	
  against	
  a	
  background	
  of	
  evolutionary	
  
biology?	
  	
  Consequently,	
  it	
  is	
  the	
  central	
  aim	
  of	
  this	
  paper	
  to	
  explore	
  how	
  the	
  
commonality	
  between	
  sociobiology	
  and	
  Wesleyan	
  ethics	
  can	
  help	
  those	
  within	
  the	
  
Wesleyan	
  tradition	
  stay	
  relevant	
  and	
  find	
  harmony	
  with	
  recent	
  scientific	
  
advancements.	
  	
  In	
  this	
  way,	
  Wesleyans	
  can	
  better	
  engage	
  with	
  persons	
  and	
  
institutions	
  outside	
  of	
  traditional	
  Christian	
  communities.	
   	
  



Page 3 of 19	
  

Genetic	
  Selfishness	
  and	
  its	
  Implications	
  for	
  Wesleyan	
  Ethics	
  

	
   The	
  idea	
  of	
  genetic	
  selfishness	
  that	
  became	
  prevalent	
  in	
  the	
  mid	
  to	
  late	
  

twentieth	
  century	
  should	
  make	
  Wesleyan	
  ethicists	
  pause;	
  in	
  fact,	
  it	
  is	
  difficult	
  to	
  give	
  

assent	
  to	
  evolutionary	
  theory	
  and	
  have	
  knowledge	
  of	
  the	
  Wesleyan	
  concept	
  of	
  

Christian	
  perfection	
  without	
  experiencing	
  some	
  dissonance.	
  	
  This	
  dissonance	
  

between	
  sociobiology	
  and	
  Wesleyan	
  ethics	
  is	
  rooted	
  in	
  the	
  seemingly	
  contradictory	
  

points	
  of	
  contention:	
  Christian	
  perfection	
  and	
  humanity’s	
  biological	
  constraints.	
  	
  We	
  

would	
  do	
  well	
  to	
  note	
  that	
  this	
  apparent	
  dilemma	
  is	
  much	
  like	
  Wesley’s	
  attempt	
  to	
  

wed	
  a	
  theology	
  of	
  original	
  sin	
  with	
  a	
  theology	
  of	
  Christian	
  perfection.	
  	
  Nevertheless,	
  

Wesley	
  reconciled	
  such	
  differences	
  by	
  means	
  of	
  the	
  notion	
  of	
  prevenient	
  grace.1	
  	
  

Similarly,	
  it	
  is	
  my	
  contention	
  that	
  grace	
  is	
  the	
  solution	
  to	
  the	
  dilemma	
  of	
  Christian	
  

perfection	
  and	
  constraints	
  from	
  human	
  evolution	
  (including	
  selfish	
  and	
  selfless	
  

tendencies).	
  	
  	
  After	
  all,	
  Christian	
  perfection	
  in	
  Wesleyan	
  thought,	
  much	
  like	
  the	
  

restoration	
  of	
  original	
  sin,	
  is	
  a	
  means	
  of	
  grace	
  just	
  as	
  justification	
  or	
  regeneration	
  

grace	
  is.	
  	
  	
  

To	
  this	
  end,	
  there	
  are	
  three	
  primary	
  propositions	
  we	
  might	
  make	
  when	
  

attempting	
  to	
  provide	
  a	
  solution	
  for	
  how	
  one	
  may	
  attain	
  perfection	
  in	
  this	
  life	
  while	
  

still	
  being	
  bound	
  by	
  the	
  same	
  genetic	
  code	
  with	
  which	
  one	
  is	
  born.	
  	
  First,	
  one	
  might	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1	
  There	
  has	
  been	
  much	
  debate	
  over	
  whether	
  Wesley’s	
  concept	
  of	
  prevenient	
  grace	
  should	
  be	
  
considered	
  semipelagianism	
  (a	
  concept	
  that	
  avoids	
  the	
  heresy	
  of	
  Pelagianism	
  without	
  having	
  to	
  
adopt	
  a	
  strict	
  Augustinian	
  approach	
  to	
  free	
  will	
  and	
  grace).	
  	
  However,	
  such	
  a	
  distinction	
  is	
  beyond	
  the	
  
scope	
  of	
  this	
  paper;	
  therefore,	
  I	
  will	
  instead	
  be	
  using	
  the	
  concept	
  of	
  prevenient	
  grace	
  as	
  Wesley	
  
formed	
  it.	
  	
  For	
  more	
  on	
  this	
  discussion,	
  see	
  Louis	
  Berkhof,	
  Systematic	
  Theology	
  (Grand	
  Rapids,	
  MI:	
  
Eerdmans,	
  1996),	
  219-­‐26.	
  	
  Also,	
  it	
  should	
  be	
  noted	
  that,	
  concerning	
  this	
  concept	
  of	
  prevenient	
  grace,	
  
Ken	
  Collins	
  articulates	
  five	
  attributes	
  that	
  benefit	
  individuals	
  in	
  his	
  Theology	
  of	
  John	
  Wesley:	
  the	
  
individual	
  gains	
  basic	
  knowledge	
  of	
  the	
  attributes	
  of	
  God;	
  the	
  individual	
  gains	
  a	
  re-­‐inscription	
  of	
  the	
  
moral	
  law;	
  the	
  individual	
  gains	
  a	
  conscience;	
  the	
  individual	
  gains	
  a	
  measure	
  of	
  free	
  will	
  that	
  is	
  
graciously	
  restored;	
  wickedness	
  is	
  restrained.	
  	
  See	
  Kenneth	
  J.	
  Collins,	
  The	
  Theology	
  of	
  John	
  Wesley:	
  
Holy	
  Love	
  and	
  the	
  Shape	
  of	
  Grace	
  (Nashville,	
  TN:	
  Abingdon	
  Press,	
  2007),	
  78.	
  



Page 4 of 19	
  

argue	
  that	
  the	
  biological	
  makeup	
  of	
  a	
  person	
  is	
  replaced	
  with	
  a	
  different	
  genetic	
  

composition	
  after	
  the	
  individual	
  attains	
  perfection.	
  	
  Such	
  a	
  proposition	
  seems	
  highly	
  

improbable	
  since	
  many	
  scholars	
  would	
  see	
  such	
  a	
  replacement	
  as	
  contrary	
  to	
  God’s	
  

character.	
  	
  Because	
  biological	
  traits	
  are	
  permanent,	
  at	
  least	
  to	
  the	
  extent	
  that	
  science	
  

can	
  prove	
  such,	
  many	
  Wesley	
  scholars,	
  such	
  as	
  Howard	
  Snyder,	
  assert	
  that	
  God	
  

works	
  within	
  creation	
  and	
  even	
  creation’s	
  limits.2	
  	
  It	
  would	
  follow,	
  then,	
  that	
  it	
  is	
  

highly	
  unlikely	
  for	
  God	
  to	
  simply	
  replace	
  genetics.	
  	
  	
  

In	
  fact,	
  a	
  total	
  “replacement	
  approach”	
  raises	
  important	
  questions	
  about	
  

whether	
  the	
  person	
  who	
  is	
  redeemed	
  is	
  the	
  same	
  person	
  as	
  the	
  one	
  who	
  was	
  fallen.	
  	
  

This	
  problem	
  leads	
  to	
  a	
  cyclical	
  conundrum.	
  	
  For	
  instance,	
  before	
  justifying	
  faith	
  an	
  

individual	
  is	
  heavily	
  influenced	
  by	
  her	
  or	
  his	
  genetic	
  inclinations.	
  	
  Working	
  toward	
  

Christ	
  and	
  receiving	
  grace	
  from	
  God	
  can	
  justify	
  this	
  individual.	
  	
  Yet,	
  if	
  the	
  individual	
  

becomes	
  a	
  totally	
  different	
  person	
  subsequent	
  to	
  her	
  or	
  his	
  justification,	
  either	
  

genetically	
  or	
  even	
  “in	
  essence,”	
  it	
  would	
  follow	
  that	
  the	
  “justified	
  person”	
  is	
  not	
  the	
  

same	
  individual	
  as	
  the	
  one	
  that	
  was	
  in	
  need	
  of	
  justification.	
  	
  Do	
  they	
  now	
  need	
  to	
  be	
  

justified	
  again?	
  	
  Hence	
  we	
  can	
  see	
  a	
  cyclical	
  problem.	
  	
  	
  

Another	
  major	
  problem	
  with	
  this	
  replacement	
  approach	
  is	
  that	
  this	
  splitting	
  

of	
  the	
  soul	
  and	
  body	
  into	
  distinct	
  aspects	
  of	
  the	
  person	
  flirts	
  with	
  dualism.	
  	
  It	
  bears	
  

certain	
  relations	
  to	
  Gnosticism,	
  which	
  denies	
  the	
  goodness	
  of	
  the	
  body.3	
  	
  In	
  this	
  

heretical	
  view,	
  the	
  Gnostic	
  desires	
  to	
  escape	
  from	
  the	
  captivity	
  of	
  the	
  body,	
  and	
  

genetic	
  material	
  is	
  not	
  something	
  made	
  wholly	
  good	
  by	
  the	
  Creator.	
  	
  In	
  this	
  way,	
  the	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  See	
  Howard	
  A.	
  Snyder	
  and	
  Joel	
  Scandrett,	
  Salvation	
  Means	
  Creation	
  Healed:	
  The	
  Ecology	
  of	
  Sin	
  and	
  
Grace:	
  Overcoming	
  the	
  Divorce	
  between	
  Earth	
  and	
  Heaven	
  (Eugene,	
  OR:	
  Cascade	
  Books,	
  2011).	
  
3	
  It	
  is	
  interesting	
  to	
  note	
  that	
  much	
  of	
  the	
  New	
  Testament	
  was	
  working	
  to	
  combat	
  Gnosticism.	
  	
  Paul	
  
took	
  great	
  pains	
  to	
  communicate	
  the	
  message	
  that	
  the	
  body	
  is	
  good.	
  	
  	
  



Page 5 of 19	
  

replacement	
  approach	
  leads	
  to	
  a	
  slippery	
  slope	
  by	
  which	
  the	
  fundamental	
  doctrines	
  

of	
  the	
  Church—such	
  as	
  the	
  resurrection,	
  dual	
  nature	
  of	
  Christ,	
  and	
  the	
  virgin	
  birth—

are	
  in	
  jeopardy.	
  	
  If	
  the	
  body	
  is	
  merely	
  something	
  to	
  retreat	
  from	
  and	
  be	
  ultimately	
  

replaced	
  by	
  a	
  “perfected	
  material	
  essence,”	
  then	
  we	
  are	
  left	
  with	
  the	
  incompatible	
  

ideas	
  of	
  a	
  Creator	
  God	
  (who	
  is	
  active	
  in	
  the	
  world	
  as	
  evidenced	
  in	
  the	
  Old	
  and	
  New	
  

Testaments)	
  who	
  is	
  materially	
  absent	
  from	
  this	
  new	
  creation.	
  	
  Still	
  another	
  difficulty	
  

with	
  the	
  replacement	
  approach	
  rests	
  in	
  the	
  following	
  question:	
  how	
  can	
  an	
  

individual	
  whose	
  denigrated	
  genetic	
  material,	
  which	
  has	
  been	
  replaced	
  by	
  some	
  

kind	
  of	
  suprascientific	
  essence,	
  ever	
  fall	
  from	
  grace?	
  	
  If	
  one	
  is	
  in	
  a	
  state	
  of	
  perfection	
  

that	
  is	
  not	
  corrupted	
  or	
  even	
  influenced	
  by	
  genetic	
  material,	
  it	
  does	
  not	
  seem	
  

possible	
  for	
  the	
  individual	
  to	
  change	
  back	
  to	
  its	
  previous	
  state.	
  	
  Instead,	
  it	
  would	
  be	
  

assumed	
  that	
  the	
  replaced	
  material	
  would	
  not	
  be	
  an	
  influencing	
  factor,	
  but	
  rather	
  

permanent;	
  thus,	
  once	
  an	
  individual	
  attained	
  perfection	
  it	
  would	
  be	
  everlasting.	
  	
  	
  

The	
  second	
  proposition	
  working	
  toward	
  the	
  remedy	
  of	
  the	
  sociobiology	
  

problem	
  is	
  directly	
  tied	
  to	
  a	
  dualistic/Gnostic	
  interpretation:	
  it	
  is	
  possible	
  for	
  the	
  

body	
  to	
  remain	
  in	
  a	
  corrupt	
  state	
  of	
  selfishness	
  while	
  the	
  soul	
  achieves	
  Christian	
  

perfection	
  in	
  this	
  life.	
  	
  If	
  this	
  proposition	
  were	
  correct,	
  it	
  would	
  also	
  have	
  major	
  

implications	
  for	
  the	
  orthodox	
  theologies	
  of	
  the	
  virgin	
  birth,	
  incarnation,	
  and	
  the	
  

bodily	
  resurrection	
  of	
  Christ.	
  	
  One	
  can	
  assume	
  that	
  if	
  the	
  material	
  body	
  is	
  still	
  wholly	
  

intact,	
  with	
  genetic	
  proclivities	
  influencing	
  an	
  individual	
  toward	
  selfish	
  behavior,	
  

then	
  this	
  material	
  body	
  would	
  still	
  have	
  the	
  same	
  influence	
  on	
  the	
  soul.	
  	
  For	
  

example,	
  an	
  individual	
  with	
  years	
  of	
  drug	
  addiction	
  whose	
  soul	
  is	
  perfected	
  must	
  

remain	
  in	
  the	
  addicted	
  body.	
  	
  It	
  would	
  make	
  sense,	
  then,	
  that	
  this	
  material	
  body,	
  



Page 6 of 19	
  

with	
  its	
  chemical	
  and	
  genetic	
  influences,	
  would	
  necessarily	
  corrupt	
  the	
  state	
  of	
  the	
  

soul.	
  	
  There	
  seems	
  to	
  be	
  few	
  valid	
  arguments	
  where	
  the	
  soul	
  could	
  be	
  uninfluenced	
  

by	
  the	
  body	
  if	
  they	
  remained	
  parallel.4	
  	
  Contemporary	
  materialists,	
  such	
  as	
  Paul	
  and	
  

Patricia	
  Churchland,	
  undoubtedly	
  reject	
  ideas	
  of	
  a	
  parallel	
  working	
  of	
  the	
  body	
  and	
  

soul,	
  citing	
  clear	
  connections	
  between	
  the	
  body	
  and	
  what	
  some	
  consider	
  the	
  soul.5	
  	
  

For	
  materialists,	
  and	
  many	
  within	
  the	
  scientific	
  community,	
  the	
  concept	
  of	
  the	
  “soul”	
  

is	
  itself	
  called	
  into	
  question,	
  and	
  to	
  say	
  that	
  the	
  body	
  and	
  soul	
  work	
  in	
  parallel	
  

would	
  be	
  a	
  stretch.	
  	
  Moreover,	
  ideas	
  of	
  parallelism	
  would	
  go	
  against	
  many	
  in	
  the	
  

theological	
  community	
  as	
  well,	
  showing	
  clear	
  ways	
  God	
  has	
  decided	
  to	
  work	
  within	
  

creation	
  rather	
  than	
  parallel	
  with	
  it.6	
  	
  For	
  these	
  reasons,	
  the	
  second	
  proposition,	
  the	
  

body	
  and	
  perfected	
  Christian	
  working	
  in	
  parallel,	
  is	
  also	
  highly	
  unlikely.7	
  	
  	
  	
  	
  

And	
  it	
  is	
  precisely	
  because	
  of	
  the	
  inadequacy	
  of	
  the	
  first	
  two	
  explanations	
  

that	
  another	
  solution	
  should	
  be	
  posited	
  which	
  does	
  not	
  reside	
  in	
  the	
  dualism	
  of	
  the	
  

body	
  and	
  soul,	
  yet	
  satisfies	
  the	
  puzzle	
  of	
  Christian	
  perfection	
  and	
  humanity’s	
  

biological	
  makeup.	
  	
  	
  It	
  is	
  thus	
  in	
  the	
  third	
  proposition	
  where	
  we	
  may	
  find	
  a	
  solution	
  

to	
  our	
  problem:	
  through	
  a	
  combination	
  of	
  human	
  choice	
  and	
  the	
  grace	
  of	
  God,	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4	
  This	
  is	
  due	
  to	
  the	
  undoubted	
  continuous	
  interaction	
  between	
  the	
  two.	
  	
  	
  
5	
  To	
  be	
  fair,	
  in	
  the	
  first	
  few	
  pages	
  of	
  Braintrust,	
  Patricia	
  Churchland	
  sets	
  up	
  a	
  straw-­‐man	
  anecdote	
  
about	
  the	
  absurdity	
  of	
  God	
  and	
  morality—discussing	
  medieval	
  witch	
  trials	
  and	
  the	
  like.	
  	
  However,	
  
she	
  makes	
  very	
  good	
  points	
  of	
  the	
  connectivity	
  between	
  the	
  material	
  body	
  and	
  what	
  some	
  consider	
  
the	
  “soul”	
  showing	
  that	
  we	
  are,	
  in	
  fact,	
  one	
  entity.	
  	
  See	
  Patricia	
  S.	
  Churchland,	
  Braintrust:	
  What	
  
Neuroscience	
  Tells	
  Us	
  About	
  Morality	
  (Princeton,	
  NJ:	
  Princeton	
  University	
  Press,	
  2011),	
  1-­‐2.	
  
6	
  See	
  again	
  Snyder	
  and	
  Scandrett,	
  Salvation	
  Means	
  Creation	
  Healed.	
  	
  There	
  are	
  also	
  numerous	
  
references	
  from	
  Scripture	
  that	
  expose	
  God	
  working	
  within	
  creation.	
  	
  One	
  can	
  easily	
  find	
  selections	
  of	
  
hundreds	
  of	
  passages	
  with	
  a	
  quick	
  search.	
  	
  These	
  passages	
  range	
  from	
  the	
  Genesis	
  accounts	
  of	
  
creation,	
  to	
  God	
  using	
  a	
  flood	
  as	
  a	
  form	
  of	
  justice,	
  to	
  the	
  incarnation	
  and	
  bodily	
  resurrection	
  of	
  Jesus.	
  	
  
Most	
  denominations	
  in	
  the	
  Wesleyan	
  tradition,	
  in	
  fact,	
  have	
  language	
  in	
  their	
  books	
  of	
  discipline	
  
concerning	
  an	
  active	
  God	
  who	
  is	
  not	
  only	
  the	
  “creator”	
  but	
  also	
  the	
  “sustainer”	
  of	
  the	
  universe.	
  	
  	
  
7	
  One	
  might	
  also	
  be	
  able	
  to	
  argue	
  that	
  the	
  opposite	
  of	
  parallelism	
  would	
  be	
  an	
  absent	
  deist	
  God	
  who	
  
does	
  not	
  work	
  within	
  creation	
  at	
  all.	
  	
  Yet	
  this	
  notion	
  would	
  run	
  contrary	
  to	
  much	
  Christian	
  scripture	
  
and	
  Christian	
  tradition.	
  	
  See	
  previous	
  footnote	
  as	
  an	
  example.	
  	
  	
  



Page 7 of 19	
  

humans	
  possess	
  the	
  ability	
  to	
  “overcome”8	
  their	
  genes	
  and	
  achieve	
  Christian	
  

perfection	
  in	
  this	
  life.	
  	
  Such	
  grace	
  is	
  much	
  the	
  same	
  as	
  prevenient	
  grace	
  as	
  it	
  works	
  

alongside	
  the	
  theological	
  concepts	
  of	
  original	
  sin,	
  justifying,	
  and	
  regenerative	
  grace,	
  

aiding	
  the	
  believer	
  during	
  and	
  after	
  the	
  free	
  conversion,	
  and	
  sanctifying	
  grace	
  

working	
  with	
  Christians	
  as	
  they	
  move	
  toward	
  perfection.	
  	
  In	
  the	
  same	
  way,	
  grace	
  

helps	
  a	
  believer	
  achieve	
  Christian	
  perfection	
  in	
  this	
  life.	
  	
  With	
  the	
  use	
  of	
  “overcome,”	
  

I	
  mean	
  to	
  convey	
  the	
  connotation	
  that	
  it	
  is	
  a	
  grace	
  that	
  helps	
  one	
  go	
  beyond	
  the	
  

limitations	
  and	
  propensities	
  of	
  one’s	
  genes,	
  a	
  grace	
  that	
  allows	
  one	
  to	
  overcome	
  her	
  

or	
  his	
  constant	
  proclivity	
  toward	
  selfishness.	
  	
  Through	
  this	
  process,	
  human	
  actions	
  

and	
  choices	
  are	
  not	
  determined	
  by	
  innate	
  tendencies,	
  passions,	
  or	
  biological	
  

predispositions.9	
  	
  Yet	
  the	
  genetic	
  urges	
  toward	
  selfishness	
  do	
  not	
  dissipate	
  or	
  go	
  

away;	
  one	
  merely	
  has	
  the	
  grace	
  to	
  overcome	
  the	
  genetic	
  urges	
  and	
  achieve	
  Christian	
  

perfection.	
  	
  	
  

In	
  Wesleyan	
  theology,	
  an	
  individual’s	
  works	
  are	
  always	
  a	
  response	
  to	
  grace.	
  	
  

One	
  is	
  never	
  able	
  to	
  work	
  hard	
  enough	
  to	
  attain	
  either	
  justification	
  or	
  entire	
  

sanctification.	
  	
  Instead,	
  just	
  as	
  prevenient	
  grace	
  beckons	
  individuals	
  toward	
  a	
  

justifying	
  Savior,	
  so	
  does	
  this	
  sanctifying	
  grace	
  call	
  the	
  Christian	
  to	
  respond	
  to	
  the	
  

Holy	
  Spirit’s	
  urgings.	
  	
  At	
  some	
  point,	
  the	
  individual	
  becomes	
  more	
  influenced	
  by	
  the	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  After	
  much	
  deliberation,	
  I	
  have	
  decided	
  to	
  use	
  the	
  word	
  “overcome”	
  to	
  describe	
  how	
  a	
  Christian	
  can	
  
become	
  perfect	
  in	
  this	
  life	
  without	
  being	
  determined	
  by	
  her	
  or	
  his	
  biology.	
  	
  I	
  recognize	
  this	
  word	
  
might	
  seem	
  to	
  have	
  limitations;	
  yet	
  I	
  believe	
  it	
  embodies	
  the	
  heart	
  of	
  Christian	
  perfection.	
  	
  A	
  
perfected	
  Christian	
  is	
  not	
  uninfluenced	
  by	
  biology,	
  but,	
  through	
  the	
  working	
  of	
  grace,	
  is	
  able	
  to	
  
overcome	
  the	
  limits	
  of	
  biological	
  influences.	
  	
  I	
  choose	
  the	
  word	
  “overcome”	
  over	
  the	
  word	
  
“transcend”	
  because	
  I	
  do	
  not	
  wish	
  to	
  convey	
  the	
  concept	
  of	
  “other	
  worldliness”	
  or	
  even	
  gnosticism.	
  	
  I	
  
also	
  do	
  not	
  wish	
  to	
  convey	
  the	
  idea	
  that	
  the	
  human	
  has	
  become	
  something	
  other	
  than	
  fully	
  human.	
  	
  
Instead,	
  the	
  word	
  “overcome”	
  captures	
  the	
  idea	
  that,	
  by	
  the	
  human	
  will	
  and	
  the	
  grace	
  of	
  God,	
  one	
  is	
  
not	
  bound	
  by	
  genetic	
  proclivities.	
  	
  	
  
9	
  To	
  be	
  clear,	
  if	
  it	
  were	
  the	
  case	
  that	
  genes	
  totally	
  determined	
  actions	
  without	
  free	
  will,	
  rather	
  than	
  
merely	
  predisposing	
  actions,	
  it	
  would	
  skew	
  what	
  we	
  think	
  about	
  sin.	
  	
  Yet,	
  there	
  is	
  no	
  reason	
  to	
  
believe	
  that	
  genes	
  do	
  totally	
  determine	
  actions.	
  



Page 8 of 19	
  

Holy	
  Spirit’s	
  persuasions	
  than	
  genetic	
  proclivities,	
  moving	
  them	
  further	
  down	
  the	
  

path	
  of	
  sanctification	
  and	
  ultimately	
  enabling	
  the	
  individual	
  to	
  overcome	
  those	
  

genetic	
  constraints.	
  	
  To	
  be	
  clear,	
  this	
  is	
  not	
  some	
  kind	
  of	
  dualism	
  of	
  the	
  

spiritual/material,	
  but	
  rather	
  a	
  portrait	
  of	
  God	
  working	
  within	
  creation	
  through	
  

grace,	
  allowing	
  humans	
  to	
  freely	
  respond.	
  	
  	
  

One	
  might	
  liken	
  this	
  phenomenon	
  to	
  having	
  God	
  on	
  a	
  rope.	
  	
  If	
  one	
  can	
  

imagine	
  the	
  moment	
  of	
  justification	
  as	
  the	
  moment	
  when	
  the	
  Christian	
  becomes	
  

connected	
  to	
  God	
  via	
  a	
  rope	
  (in	
  this	
  allegory,	
  the	
  rope	
  signifies	
  grace).	
  	
  Through	
  the	
  

Holy	
  Spirit’s	
  urgings,	
  the	
  Christian	
  can	
  draw	
  the	
  rope	
  inward,	
  shortening	
  the	
  

distance	
  between	
  the	
  Christian	
  and	
  God	
  (and	
  ultimately	
  entire	
  sanctification).	
  	
  

While	
  the	
  rope	
  is	
  always	
  connected	
  to	
  the	
  individual,	
  the	
  Christian	
  can	
  let	
  out	
  the	
  

rope—freely	
  moving	
  away	
  from	
  entire	
  sanctification	
  and	
  rejecting	
  grace—or	
  take	
  in	
  

the	
  rope.10	
  	
  At	
  some	
  point,	
  however,	
  the	
  Christian	
  is	
  so	
  closely	
  connected	
  to	
  God,	
  

that	
  the	
  rope	
  does	
  not	
  have	
  to	
  connect	
  the	
  two.	
  	
  A	
  Christian’s	
  works,	
  then,	
  is	
  always	
  

a	
  response	
  to	
  grace,	
  where	
  entire	
  sanctification	
  is	
  unable	
  to	
  be	
  earned	
  when	
  

divorced	
  from	
  God’s	
  activity.	
  	
  	
  

An	
  analogy	
  of	
  a	
  kite	
  is	
  another	
  word-­‐picture	
  that	
  can	
  be	
  helpful	
  to	
  the	
  idea	
  of	
  

how	
  God’s	
  grace	
  working	
  with	
  human	
  freedom	
  could	
  allow	
  someone	
  to	
  overcome	
  

genetic	
  urges	
  and	
  constraints.	
  	
  In	
  order	
  to	
  fly	
  a	
  kite,	
  one	
  is	
  incredibly	
  active:	
  putting	
  

together	
  the	
  kite,	
  clearing	
  space	
  for	
  running	
  and	
  flying,	
  checking	
  for	
  imperfections	
  in	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
10	
  I	
  have	
  found	
  this	
  analogy,	
  while	
  unhelpful	
  to	
  some,	
  to	
  also	
  be	
  very	
  helpful	
  especially	
  when	
  trying	
  to	
  
explain	
  how	
  a	
  Christian	
  might	
  be	
  able	
  to	
  “throw	
  away”	
  their	
  salvation,	
  but	
  not	
  “lose	
  it.”	
  	
  For	
  instance,	
  
after	
  justifying	
  grace,	
  the	
  individual	
  is	
  connected	
  with	
  God.	
  	
  They	
  may	
  let	
  out	
  the	
  rope	
  to	
  an	
  extended	
  
distance,	
  but	
  are	
  still	
  attached,	
  and	
  thus	
  not	
  cannot	
  “lose”	
  their	
  salvation	
  (as	
  one	
  might	
  lose	
  a	
  wallet	
  
or	
  car	
  keys).	
  	
  At	
  some	
  point,	
  however,	
  the	
  individual	
  might	
  choose	
  to	
  untie	
  oneself	
  from	
  God	
  and	
  
throw	
  the	
  rope	
  aside.	
  	
  	
  



Page 9 of 19	
  

the	
  tail	
  or	
  kite	
  itself	
  (etc.).	
  	
  Yet,	
  flying	
  a	
  kite	
  is	
  impossible	
  to	
  do	
  without	
  wind.	
  	
  In	
  this	
  

scenario,	
  the	
  wind	
  is	
  the	
  active	
  agent	
  that	
  allows	
  an	
  individual	
  to	
  fly	
  the	
  kite.	
  	
  All	
  the	
  

good	
  works	
  of	
  a	
  Christian	
  are	
  only	
  intelligible	
  if	
  they	
  are	
  working	
  with	
  the	
  wind.	
  	
  

Likewise,	
  the	
  works	
  of	
  a	
  Christian	
  are	
  not	
  enough	
  if	
  God	
  is	
  not	
  active	
  in	
  the	
  agent	
  

through	
  his	
  free-­‐grace.	
  	
  Thus,	
  a	
  Wesleyan	
  concept	
  of	
  Christian	
  perfection	
  can	
  be	
  

compatible	
  with	
  current	
  knowledge	
  of	
  sociobiology	
  if	
  we	
  are	
  to	
  assume	
  that	
  God	
  

works	
  with	
  the	
  Christian	
  not	
  to	
  replace	
  or	
  work	
  in	
  parallel	
  with	
  genetic	
  material,	
  but	
  

rather	
  to	
  work	
  within	
  the	
  total	
  human	
  context	
  by	
  providing	
  the	
  grace	
  by	
  which	
  a	
  

Christian	
  can	
  overcome	
  negative	
  genetic	
  constraints.	
  	
  	
  

Wesley’s	
  holistic	
  anthropology	
  was	
  also	
  compatible	
  with	
  sociobiology.11	
  	
  He	
  

strove	
  earnestly	
  to	
  reject	
  dualism	
  of	
  the	
  body/soul	
  through	
  his	
  understanding	
  of	
  

theosis	
  and	
  the	
  restoration	
  of	
  the	
  imago	
  Dei.	
  	
  At	
  first	
  glance,	
  it	
  might	
  seem	
  as	
  though	
  

Wesley	
  distinguished	
  between	
  two	
  dimensions	
  of	
  life,	
  seeing	
  humans	
  as	
  “embodied	
  

souls/spirits.”12	
  	
  Yet	
  this	
  was	
  the	
  prevailing	
  theme	
  of	
  his	
  day—not	
  to	
  mention	
  the	
  

fact	
  that	
  sociobiology,	
  neuroscience,	
  and	
  other	
  salient	
  sources	
  of	
  knowledge	
  were	
  

not	
  yet	
  extant.	
  	
  Consequently,	
  Wesley	
  must	
  be	
  viewed	
  in	
  context,	
  all	
  the	
  while	
  noting	
  

Wesley’s	
  uncommon	
  pushback	
  against	
  the	
  dualism	
  of	
  his	
  day.	
  	
  Despite	
  the	
  dualist’s	
  

desire	
  to	
  separate	
  the	
  soul	
  from	
  the	
  body,	
  Wesley	
  approached	
  the	
  issue	
  by	
  asking	
  

questions	
  about	
  how	
  the	
  soul	
  was	
  located	
  within	
  the	
  body.13	
  	
  This	
  distinction	
  should	
  

not	
  be	
  considered	
  slight;	
  for,	
  Wesley	
  thought	
  that	
  God	
  preserved	
  some	
  kind	
  of	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11	
  I	
  took	
  the	
  idea	
  of	
  Wesley’s	
  “holistic	
  anthropology”	
  from	
  Maddox’s	
  Responsible	
  Grace.	
  	
  I	
  also	
  am	
  
indebted	
  to	
  Maddox	
  for	
  his	
  thoughts	
  within	
  that	
  section.	
  	
  See	
  Randy	
  L.	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace:	
  
John	
  Wesley's	
  Practical	
  Theology	
  (Nashville,	
  TN:	
  Kingswood	
  Books,	
  1994),	
  70-­‐72.	
  	
  
12	
  Today,	
  the	
  language	
  of	
  “embodied	
  spirits”	
  is	
  used	
  to	
  make	
  a	
  holistic	
  rather	
  than	
  dualistic	
  point.	
  	
  See	
  
Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  71.	
  
13	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  71.	
  



Page 10 of 19	
  

mysterious	
  workings	
  between	
  the	
  functions	
  of	
  the	
  soul	
  and	
  brain.14	
  	
  Again,	
  

considering	
  the	
  time	
  at	
  which	
  Wesley	
  was	
  situated	
  in	
  history,	
  such	
  an	
  idea	
  implies	
  a	
  

significant	
  connection	
  of	
  the	
  soul	
  to	
  the	
  body.	
  	
  As	
  Maddox	
  mentions,	
  “[Wesley]	
  

rejected	
  both	
  a	
  materialist	
  reduction	
  of	
  this	
  relationship	
  and	
  …[a]	
  reduction	
  of	
  all	
  

creaturely	
  action	
  to	
  God’s	
  immediate	
  causation.	
  	
  For	
  Wesley,	
  both	
  of	
  these	
  extremes	
  

discount	
  the	
  divine	
  gift	
  of	
  liberty	
  present	
  in	
  the	
  human	
  soul,	
  and	
  undercut	
  the	
  

responsibility	
  correlated	
  with	
  that	
  gracious	
  gift.”15	
  	
  Though	
  Wesley	
  may	
  have	
  

believed	
  the	
  soul	
  would	
  survive	
  after	
  bodily	
  death,	
  he	
  also	
  clearly	
  thought	
  the	
  soul	
  

would	
  be	
  re-­‐embodied	
  at	
  the	
  resurrection.16	
  	
  As	
  Maddox	
  rightly	
  articulates:	
  “So	
  

integral	
  was	
  the	
  embodiment	
  of	
  the	
  soul	
  to	
  him,	
  in	
  fact,	
  that	
  he	
  occasionally	
  

advanced	
  a	
  distinction	
  between	
  ‘body’	
  and	
  ‘flesh	
  and	
  blood’	
  which	
  allowed	
  him	
  to	
  

assert	
  that	
  the	
  soul	
  was	
  embodied	
  by	
  an	
  ‘ethereal	
  body’	
  even	
  in	
  its	
  intermediate	
  

state.	
  	
  In	
  short,	
  while	
  Wesley	
  viewed	
  the	
  body	
  and	
  the	
  soul	
  as	
  distinct	
  realities,	
  he	
  

did	
  not	
  view	
  them	
  as	
  inappropriately	
  conjoined.”17	
  	
  As	
  Maddox	
  goes	
  on	
  to	
  say:	
  

Some	
  Greek	
  portrayals	
  of	
  the	
  body/soul	
  relationship	
  assigned	
  the	
  body	
  a	
  
primitive,	
  if	
  not	
  actively	
  antagonistic,	
  impact	
  on	
  spiritual	
  life.	
  	
  By	
  contrast,	
  the	
  
Bible	
  presents	
  the	
  body	
  as	
  part	
  of	
  God’s	
  original	
  good	
  creation,	
  and	
  sin	
  as	
  a	
  
distortion	
  of	
  every	
  dimension	
  of	
  human	
  life.	
  	
  Wesley’s	
  direct	
  comments	
  on	
  
this	
  point	
  typically	
  side	
  with	
  Scripture:	
  he	
  decried	
  the	
  philosophical	
  
contempt	
  of	
  the	
  body;	
  rejecting	
  any	
  claim	
  that	
  matter	
  was	
  the	
  source	
  of	
  evil;	
  
and	
  argued	
  that	
  the	
  biblical	
  notion	
  of	
  sinful	
  “flesh”	
  did	
  not	
  refer	
  to	
  the	
  body	
  
per	
  se,	
  but	
  to	
  the	
  corruption	
  of	
  all	
  dimensions	
  of	
  human	
  nature.18	
  

	
  
What	
  is	
  more,	
  this	
  care	
  for	
  both	
  the	
  body	
  and	
  the	
  spirit	
  was	
  at	
  the	
  heart	
  of	
  Wesley’s	
  

understanding	
  of	
  theosis	
  and	
  was	
  part	
  of	
  his	
  holistic	
  anthropology.	
  	
  	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  71.	
  
15	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  71.	
  Emphasis	
  his.	
  
16	
  For	
  multiple	
  examples	
  of	
  this,	
  see	
  a	
  list	
  in	
  Maddox’s	
  Responsible	
  Grace,	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  
290	
  n.50.	
  
17	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  71.	
  
18	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  72.	
  



Page 11 of 19	
  

	
   To	
  give	
  greater	
  detail	
  to	
  Wesley’s	
  anthropology,	
  Maddox	
  says	
  that	
  Wesley	
  

captured	
  the	
  Eastern	
  Orthodox	
  distinction	
  between	
  the	
  Image	
  of	
  God	
  and	
  the	
  

Likeness	
  of	
  God:	
  “The	
  proper	
  enduring	
  orientation	
  of	
  these	
  affections	
  would	
  

constitute	
  the	
  Christian	
  tempers	
  [or	
  inward	
  holiness]	
  which	
  is	
  the	
  Likeness	
  of	
  

God.”19	
  	
  Maddox	
  notes	
  “Wesley	
  consistently	
  identified	
  inward	
  holiness	
  with	
  

Christian	
  tempers.”20	
  	
  These	
  tempers	
  would	
  be	
  the	
  notion	
  of	
  being	
  created	
  in	
  the	
  

image	
  of	
  God	
  and	
  living	
  in	
  God’s	
  likeness.21	
  	
  He	
  finally	
  ends	
  his	
  thoughts	
  by	
  noting	
  

that,	
  “Overall,	
  allowing	
  for	
  some	
  dualistic	
  influences,	
  it	
  seems	
  fair	
  to	
  say	
  that	
  

Wesley’s	
  two-­‐dimensional	
  anthropology	
  did	
  not	
  degenerate	
  into	
  a	
  strong	
  

metaphysical	
  or	
  ethical	
  dualism.	
  	
  He	
  sought,	
  in	
  his	
  basic	
  anthropological	
  convictions,	
  

to	
  emulate	
  the	
  holism	
  of	
  biblical	
  teachings.”22	
  	
  And	
  it	
  is	
  this	
  emphasis	
  that	
  caused	
  

Wesley	
  not	
  to	
  divorce	
  the	
  earthly	
  from	
  the	
  divine.	
  	
  	
  

Along	
  with	
  addressing	
  concerns	
  about	
  Wesley’s	
  anthropology,	
  questions	
  of	
  

agency	
  might	
  arise	
  in	
  regards	
  to	
  how	
  a	
  Christian	
  actually	
  overcomes	
  the	
  biological.	
  	
  

Is	
  God	
  the	
  causal	
  agent	
  in	
  human	
  Christian	
  perfection	
  or	
  does	
  human	
  action	
  play	
  a	
  

central	
  role?	
  	
  The	
  answer	
  may	
  be	
  similar	
  to	
  that	
  which	
  Paul	
  proposes	
  in	
  Philippians	
  

2:12-­‐13	
  (NRSV)	
  where	
  he	
  encourages	
  those	
  at	
  the	
  Church	
  in	
  Philippi	
  to	
  “…work	
  out	
  

your	
  own	
  salvation	
  with	
  fear	
  and	
  trembling;	
  for	
  it	
  is	
  God	
  who	
  is	
  at	
  work	
  in	
  you,	
  

enabling	
  you	
  both	
  to	
  will	
  and	
  to	
  work	
  for	
  his	
  good	
  pleasure.”	
  	
  If	
  we	
  hold	
  that	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
19	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  7.	
  
20	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  289	
  n.35.	
  
21	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  73.	
  
22	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  72.	
  	
  It	
  should	
  be	
  noted	
  that	
  Maddox	
  continues	
  with	
  this	
  caveat:	
  “At	
  the	
  
same	
  time,	
  it	
  must	
  be	
  admitted	
  that	
  his	
  valuation	
  of	
  bodiliness	
  was	
  not	
  as	
  positive,	
  and	
  his	
  
conception	
  of	
  the	
  interrelationship	
  of	
  body	
  and	
  soul	
  was	
  not	
  as	
  integral	
  and	
  dynamic,	
  as	
  present	
  
theologians	
  might	
  desire.”	
  	
  Yet,	
  the	
  progressive	
  nature	
  of	
  Wesley’s	
  views	
  for	
  his	
  time	
  would	
  suggest	
  
that	
  he	
  might	
  be	
  very	
  sympathetic	
  to	
  the	
  possibility	
  that	
  our	
  bodies	
  might	
  influence	
  our	
  behavior.	
  



Page 12 of 19	
  

salvation	
  for	
  Wesley	
  was	
  meant	
  to	
  encompass	
  Christian	
  perfection	
  in	
  this	
  life,	
  

Wesley’s	
  commentary,	
  called	
  Notes	
  of	
  the	
  New	
  Testament,	
  proves	
  extremely	
  

revealing.	
  	
  In	
  it,	
  he	
  articulates	
  that,	
  “Not	
  for	
  any	
  merit	
  of	
  yours.	
  	
  Yet	
  his	
  influences	
  

are	
  not	
  to	
  supersede,	
  but	
  to	
  encourage,	
  our	
  own	
  efforts.	
  	
  Work	
  out	
  your	
  own	
  

salvation—Here	
  is	
  our	
  duty.	
  	
  For	
  it	
  is	
  God	
  that	
  worketh	
  in	
  you—Here	
  is	
  our	
  

encouragement.	
  	
  And	
  O,	
  what	
  a	
  glorious	
  encouragement,	
  to	
  have	
  the	
  arm	
  of	
  

Omnipotence	
  stretched	
  out	
  for	
  our	
  support	
  and	
  our	
  succour!”23	
  	
  According	
  to	
  

Wesley,	
  both	
  God	
  and	
  humanity	
  play	
  a	
  critical	
  role	
  in	
  Christian	
  perfection:	
  God	
  

acting	
  through	
  grace	
  and	
  humans	
  acting	
  through	
  volition	
  of	
  the	
  will.	
  	
  	
  

	
  

The	
  Significant	
  Role	
  of	
  Theosis	
  	
  	
  

If	
  humans	
  are	
  predisposed	
  by	
  their	
  biological	
  makeup,	
  but	
  do	
  not	
  necessarily	
  

have	
  to	
  act	
  on	
  those	
  predispositions,	
  then	
  the	
  idea	
  of	
  theosis	
  can	
  illuminate	
  the	
  

intersection	
  of	
  sociobiology	
  and	
  Christian	
  perfection.	
  	
  Theosis	
  for	
  Wesley	
  is	
  more	
  

pragmatic	
  than	
  it	
  is	
  esoteric,	
  focused	
  rather	
  on	
  what	
  he	
  thought	
  potential	
  for	
  this	
  

life,	
  as	
  mentioned	
  before.24	
  	
  And	
  as	
  sociobiologists	
  have	
  in	
  no	
  uncertain	
  terms	
  

proclaimed,	
  genetics	
  also	
  matter	
  for	
  this	
  life.25	
  	
  Because	
  Wesley	
  held	
  the	
  Eastern	
  

Orthodox	
  understanding	
  of	
  salvation	
  to	
  be	
  the	
  “the	
  renewal	
  of	
  our	
  souls	
  after	
  the	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23	
  See	
  John	
  Wesley,	
  Explanatory	
  Notes	
  Upon	
  the	
  New	
  Testament,	
  2	
  vols.,	
  vol.	
  2:	
  Romans	
  to	
  Revelation	
  
(Kansis	
  City:	
  Beacon	
  Hill	
  Press	
  of	
  Kansas	
  City,	
  1981).	
  	
  Emphasis	
  his.	
  	
  See	
  also	
  sermon	
  85,	
  “On	
  
Working	
  Out	
  Our	
  Own	
  Salvation”	
  in	
  John	
  Wesley,	
  Thomas	
  Jackson,	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  The	
  Works	
  of	
  
John	
  Wesley,	
  14	
  vols.,	
  vol.	
  6	
  (Grand	
  Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  Pub.	
  House,	
  1958),	
  506-­‐13.	
  
24	
  Michael	
  J.	
  Christensen,	
  'Theosis	
  and	
  Sanctification:	
  John	
  Wesley's	
  Reformulation	
  of	
  a	
  Patristic	
  
Doctrine,'	
  Wesley	
  Theological	
  Journal	
  31,	
  no.	
  2	
  (1996),	
  80.	
  
25	
  If	
  time	
  and	
  space	
  had	
  allowed,	
  an	
  interesting	
  subject	
  matter	
  worth	
  exploring	
  would	
  be	
  what	
  the	
  
intersection	
  of	
  theosis,	
  genetics,	
  and	
  the	
  “life	
  to	
  come.”	
  	
  For	
  instance,	
  lions	
  do	
  not	
  have	
  the	
  genetic	
  
proclivity	
  to	
  lie	
  down	
  with	
  lambs.	
  	
  	
  



Page 13 of 19	
  

image	
  of	
  God,”26	
  this	
  renewal	
  could	
  lead	
  the	
  Christian	
  working	
  toward	
  salvation	
  to	
  

overcome	
  genes	
  and	
  achieve	
  Christian	
  perfection.	
  	
  As	
  Randy	
  Maddox	
  states	
  in	
  

Responsible	
  Grace:	
  

For	
  Wesley,	
  then,	
  the	
  Spirit’s	
  work	
  of	
  sanctification	
  was	
  not	
  merely	
  a	
  forensic	
  
declaration	
  of	
  how	
  God	
  will	
  treat	
  us	
  (regardless	
  of	
  what	
  we	
  are	
  in	
  reality).	
  	
  
Neither	
  was	
  it	
  a	
  matter	
  of	
  directly	
  infusing	
  virtues	
  in	
  Christian	
  lives.	
  	
  It	
  was	
  a	
  
process	
  of	
  character-­‐formation	
  that	
  is	
  made	
  possible	
  by	
  a	
  restored	
  
participation	
  of	
  fallen	
  humanity	
  in	
  the	
  Divine	
  life	
  and	
  power.27	
  	
  	
  

	
  
This	
  restoration	
  of	
  the	
  imago	
  Dei	
  gives	
  both	
  the	
  idea	
  that	
  human	
  action	
  is	
  necessary	
  

along	
  with	
  divine	
  intervention.	
  

	
   When	
  considering	
  the	
  ways	
  in	
  which	
  Wesley’s	
  understanding	
  of	
  perfection	
  

might	
  coincide	
  with	
  what	
  we	
  know	
  about	
  the	
  human	
  biological	
  makeup,	
  it	
  is	
  

important	
  to	
  note	
  that	
  he	
  provided	
  a	
  few	
  caveats	
  concerning	
  perfection,	
  which	
  help	
  

us	
  frame	
  how	
  Christian	
  perfection	
  might	
  work	
  under	
  the	
  recent	
  knowledge	
  of	
  our	
  

biological	
  makeup.	
  	
  In	
  “A	
  Plain	
  Account	
  of	
  Christian	
  Perfection,”	
  Wesley	
  cites	
  eleven	
  

ways	
  perfection	
  functions	
  in	
  this	
  life,	
  but	
  in	
  a	
  unique	
  way.28	
  	
  Below	
  are	
  the	
  most	
  

pertinent	
  statements	
  (in	
  italics)	
  along	
  with	
  my	
  commentary:	
  

(4)	
  It	
  is	
  not	
  absolute.	
  Absolute	
  perfection	
  belongs	
  not	
  to	
  man,	
  nor	
  to	
  angels,	
  but	
  
to	
  God	
  alone.	
  	
  This	
  “absolute”	
  that	
  Wesley	
  mentions	
  seems	
  to	
  refer	
  to	
  
humankind	
  unaided	
  by	
  any	
  grace	
  from	
  God.	
  
(5)	
  It	
  does	
  not	
  make	
  a	
  man	
  infallible:	
  None	
  is	
  infallible,	
  while	
  he	
  remains	
  in	
  the	
  
body.	
  	
  Wesley	
  was	
  concerned	
  with	
  critics	
  confusing	
  Christian	
  perfection	
  with	
  
“never	
  making	
  mistakes.”	
  	
  This	
  might	
  support	
  the	
  claim	
  that	
  even	
  while	
  in	
  a	
  
state	
  of	
  Christian	
  perfection,	
  a	
  Christian	
  is	
  not	
  practicing	
  “perfectionism”	
  and	
  
is	
  still	
  influenced	
  by	
  determined	
  factors	
  such	
  as	
  genes.	
  	
  Wesley’s	
  use	
  of	
  the	
  
phrase	
  “while	
  he	
  remains	
  in	
  the	
  body”	
  should	
  be	
  understood	
  in	
  light	
  of	
  his	
  
holistic	
  anthropology	
  and	
  his	
  particular	
  context.	
  	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  67.	
  
27	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  122.	
  
28	
  All	
  of	
  these	
  statements	
  are	
  taken	
  from	
  “A	
  Plain	
  Account	
  of	
  Christian	
  Perfection”	
  found	
  in	
  John	
  
Wesley,	
  Thomas	
  Jackson,	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  14	
  vols.,	
  vol.	
  11	
  (Grand	
  
Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  Pub.	
  House,	
  1958),	
  441-­‐42.	
  For	
  a	
  complete	
  list,	
  see	
  Appendix	
  II.	
  



Page 14 of 19	
  

(6)	
  Is	
  it	
  sinless?	
  It	
  is	
  not	
  worth	
  while	
  to	
  contend	
  for	
  a	
  term.	
  	
  It	
  is	
  “salvation	
  from	
  
sin.”	
  	
  This	
  statement	
  would	
  bolster	
  the	
  idea	
  that,	
  just	
  as	
  original	
  sin	
  remains	
  
but	
  is	
  overcome	
  by	
  prevenient	
  grace,	
  so	
  those	
  who	
  are	
  in	
  a	
  state	
  of	
  Christian	
  
perfection	
  are	
  not	
  replacing	
  genes	
  but	
  rather	
  overcoming	
  them.	
  	
  	
  
(8)	
  It	
  is	
  improvable.	
  	
  It	
  is	
  so	
  far	
  from	
  lying	
  in	
  an	
  indivisible	
  point,	
  from	
  being	
  
incapable	
  of	
  increase,	
  that	
  one	
  perfected	
  in	
  love	
  may	
  grow	
  in	
  grace	
  far	
  swifter	
  
than	
  he	
  did	
  before.	
  	
  Because	
  Christian	
  perfection	
  was	
  meant	
  to	
  be	
  a	
  
restoration	
  of	
  the	
  imago	
  Dei	
  in	
  this	
  life	
  (not	
  the	
  life	
  to	
  come),	
  it	
  seems	
  only	
  
logical	
  that	
  one	
  could	
  grow	
  in	
  grace	
  even	
  after	
  reaching	
  a	
  state	
  of	
  perfection.	
  	
  	
  
(9)	
  It	
  is	
  amissible,	
  capable	
  of	
  being	
  lost;	
  of	
  which	
  we	
  have	
  numerous	
  instances.	
  
But	
  we	
  were	
  not	
  thoroughly	
  convinced	
  of	
  this	
  till	
  five	
  or	
  six	
  years	
  ago.	
  	
  Wesley	
  
provides	
  a	
  statement	
  and	
  an	
  anecdote	
  that	
  shows	
  the	
  ability	
  of	
  one	
  to	
  lose	
  
Christian	
  perfection.	
  	
  Much	
  like	
  the	
  other	
  works	
  of	
  grace	
  (justification,	
  
regeneration,	
  etc.),	
  these	
  states	
  are	
  not	
  permanent.	
  	
  Rather,	
  they	
  perpetually	
  
hinge	
  on	
  the	
  free	
  will	
  and	
  actions	
  of	
  the	
  Christian.	
  	
  By	
  stating	
  this,	
  Wesley	
  
shows	
  how	
  Christian	
  perfection	
  is	
  both	
  a	
  product	
  of	
  free	
  will	
  to	
  be	
  lost,	
  and	
  a	
  
grace	
  to	
  be	
  freely	
  given	
  by	
  God.	
  	
  Furthermore,	
  what	
  is	
  unique	
  about	
  this	
  
statement	
  is	
  that	
  it	
  leaves	
  open	
  the	
  possibility	
  that	
  biological	
  proclivities	
  
might	
  still	
  hold	
  sway	
  over	
  a	
  Christian.	
  	
  Thus,	
  genes	
  are	
  not	
  being	
  replaced	
  by	
  
grace	
  but	
  are	
  rather	
  overcome	
  through	
  grace.	
  	
  Statements	
  10	
  and	
  11	
  also	
  
support	
  this	
  theory,	
  claiming	
  that	
  perfection	
  is	
  a	
  gradual	
  process	
  that	
  leads	
  
up	
  to	
  an	
  instantaneous	
  moment	
  of	
  grace.	
  	
  Again,	
  Wesley	
  is	
  trying	
  to	
  convey	
  
the	
  idea	
  that	
  perfection	
  is	
  both	
  human	
  action	
  and	
  God	
  ordained.	
  	
  And	
  it	
  is	
  the	
  
human	
  action	
  that	
  can	
  succumb	
  to	
  the	
  selfish	
  biological	
  tendencies	
  still	
  
remaining	
  in	
  the	
  human-­‐Christian.29	
  

	
  
It	
  is	
  worth	
  mentioning	
  that	
  throughout	
  the	
  list,	
  Wesley	
  refers	
  to	
  justifying	
  grace	
  

(along	
  with	
  other	
  forms	
  of	
  grace)	
  numerous	
  times.	
  	
  A	
  conclusion	
  that	
  can	
  be	
  drawn	
  

from	
  this	
  is	
  that	
  Wesley	
  saw	
  Christian	
  perfection	
  as	
  yet	
  another	
  form	
  of	
  grace—

maybe	
  even	
  the	
  last	
  grace	
  in	
  a	
  Christian’s	
  life.	
  	
  Consequently,	
  it	
  would	
  seem	
  that	
  this	
  

last	
  grace	
  of	
  Christian	
  perfection	
  would	
  be	
  a	
  reckoning	
  of	
  the	
  fact	
  that	
  humans	
  were	
  

originally	
  made	
  in	
  a	
  state	
  of	
  perfection	
  and	
  had	
  fallen	
  away.30	
  	
  As	
  Outler	
  suggests,	
  “It	
  

is	
  almost	
  as	
  if	
  Wesley	
  had	
  read	
  ἀγάπη	
  [love]	
  in	
  the	
  place	
  of	
  the	
  Clementine	
  γνῶσις	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29	
  Certainly	
  this	
  concept	
  of	
  “perfection”	
  is	
  complicated	
  and	
  not	
  without	
  argument	
  and	
  
interpretation—both	
  in	
  Wesley’s	
  day	
  and	
  ours.	
  	
  My	
  hope	
  in	
  working	
  through	
  his	
  statements	
  is	
  that	
  
the	
  reader	
  might	
  see	
  that	
  evolutionary	
  biology	
  and	
  the	
  idea	
  of	
  Wesleyan	
  Christian	
  perfection	
  are	
  not	
  
incompatible.	
  	
  	
  
30	
  See	
  sermon	
  titled:	
  “The	
  Image	
  of	
  God”	
  found	
  in	
  John	
  Wesley	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  Sermons	
  115-­‐151	
  
(Nashville,	
  TN:	
  Abingdon	
  Press,	
  1987),	
  290-­‐303.	
  	
  For	
  commentary	
  on	
  this,	
  see	
  also	
  Maddox,	
  
Responsible	
  Grace,	
  67.	
  



Page 15 of 19	
  

[cognition],	
  and	
  then	
  had	
  turned	
  the	
  Eastern	
  notion	
  of	
  a	
  vertical	
  scale	
  of	
  perfection	
  

into	
  a	
  genetic	
  scale	
  of	
  development	
  within	
  historical	
  existence.”31	
  	
  

One	
  clear	
  concept	
  can	
  be	
  gathered	
  from	
  what	
  we	
  know	
  of	
  how	
  Wesley	
  

thought	
  of	
  Christian	
  perfection:	
  it	
  cannot	
  be	
  attained	
  merely	
  through	
  a	
  matter	
  of	
  the	
  

will.	
  	
  If	
  reaching	
  a	
  state	
  of	
  perfection	
  is	
  just	
  a	
  matter	
  of	
  the	
  will,	
  biological	
  

constraints	
  could	
  make	
  the	
  achievement	
  of	
  such	
  impossible	
  for	
  some,	
  which	
  would	
  

call	
  the	
  whole	
  concept	
  into	
  question.	
  	
  So,	
  for	
  Wesley,	
  the	
  idea	
  of	
  divine	
  grace	
  is	
  

combined	
  with	
  human	
  freedom,	
  making	
  the	
  notion	
  of	
  perfection	
  more	
  probable;	
  and	
  

it	
  is	
  owing	
  to	
  this	
  combination	
  that	
  the	
  idea	
  that	
  humans	
  were	
  created	
  in	
  a	
  perfect	
  

state	
  became	
  the	
  prevailing	
  perspective	
  in	
  Wesleyan	
  traditions.32	
  	
  In	
  “A	
  Farther	
  

Appeal	
  to	
  Men	
  of	
  Reason	
  and	
  Religion,”	
  Wesley	
  states,	
  “By	
  salvation	
  I	
  mean,	
  not	
  

barely,	
  according	
  to	
  the	
  vulgar	
  notion,	
  deliverance	
  from	
  hell,	
  or	
  going	
  to	
  heaven;	
  but	
  

a	
  present	
  deliverance	
  from	
  sin,	
  a	
  restoration	
  of	
  the	
  soul	
  to	
  its	
  primitive	
  health,	
  its	
  

original	
  purity;	
  a	
  recovery	
  of	
  the	
  divine	
  nature;	
  the	
  renewal	
  of	
  our	
  souls	
  after	
  the	
  

image	
  of	
  God,	
  in	
  righteousness	
  and	
  true	
  holiness,	
  in	
  justice,	
  mercy,	
  and	
  truth.”33	
  	
  This	
  

restoration	
  in	
  the	
  context	
  of	
  “salvation”	
  cannot	
  be	
  assumed	
  to	
  happen	
  without	
  some	
  

kind	
  of	
  notion	
  of	
  grace.	
  	
  Thus,	
  the	
  Christian,	
  by	
  the	
  grace	
  of	
  God,	
  overcomes	
  

biological	
  predispositions	
  to	
  be	
  completely	
  restored	
  to	
  the	
  holistic	
  perfection	
  of	
  pre-­‐

fallen	
  humanity.34	
  	
  And	
  it	
  is	
  only	
  when	
  the	
  action	
  of	
  sin	
  is	
  dealt	
  with	
  by	
  humans	
  that	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
31	
  John	
  Wesley	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  John	
  Wesley:	
  A	
  Representative	
  Collection	
  of	
  His	
  Writings	
  (New	
  
York:	
  Oxford	
  University	
  Press,	
  1964),	
  31.	
  
32	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  65.	
  
33	
  John	
  Wesley,	
  Thomas	
  Jackson,	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  14	
  vols.,	
  vol.	
  8	
  (Grand	
  
Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  Pub.	
  House,	
  1958),	
  47.	
  Emphasis	
  mine.	
  
34	
  It	
  should	
  also	
  be	
  noted,	
  that	
  pre-­‐fallen	
  humans—though	
  perfect	
  as	
  they	
  were—still	
  had	
  the	
  free	
  
will	
  to	
  fall	
  from	
  grace.	
  	
  	
  



Page 16 of 19	
  

holiness	
  can	
  be	
  attained.35	
  	
  This	
  is	
  why	
  Wesley	
  was	
  so	
  interested	
  in	
  constraining	
  

behavior	
  with	
  his	
  accountability	
  groups.	
  	
  As	
  Wesley	
  describes	
  Adam’s	
  pre-­‐fallen	
  

state	
  in	
  sermon	
  60,	
  “The	
  General	
  Deliverance,”	
  we	
  see	
  a	
  positive	
  statement	
  of	
  

human	
  interaction	
  with	
  divine	
  grace:	
  “[Adam]	
  was	
  a	
  creature	
  capable	
  of	
  God,	
  

capable	
  of	
  knowing,	
  loving	
  and	
  obeying	
  his	
  Creator.	
  	
  And	
  in	
  fact	
  he	
  did	
  know	
  God,	
  

did	
  unfeignedly	
  love	
  and	
  uniformly	
  obey	
  him.	
  	
  This	
  was	
  the	
  supreme	
  perfection	
  of	
  

man,	
  as	
  it	
  is	
  of	
  all	
  intelligent	
  beings—the	
  continually	
  seeing	
  and	
  loving	
  and	
  obeying	
  

the	
  Father	
  of	
  the	
  spirits	
  of	
  all	
  flesh.”36	
  	
  	
  

	
  

Conclusions	
  	
  

In	
  this	
  paper,	
  I	
  sought	
  to	
  articulate	
  how	
  one	
  might	
  understand	
  Wesleyan	
  

perfection	
  against	
  a	
  backdrop	
  of	
  evolutionary	
  biology.	
  	
  John	
  Wesley	
  was	
  driven	
  to	
  

encourage	
  his	
  followers	
  to	
  become	
  holy	
  people.	
  	
  This	
  quest	
  for	
  holiness	
  was	
  

undergirded	
  by	
  his	
  theological	
  understanding	
  of	
  original	
  sin	
  and	
  Christian	
  

perfection,	
  leading	
  directly	
  to	
  the	
  shape	
  and	
  development	
  of	
  Methodist	
  thought.	
  	
  

Specifically,	
  Wesley’s	
  doctrine	
  of	
  Christian	
  perfection	
  points	
  toward	
  the	
  process	
  

through	
  which	
  divine	
  grace	
  aids	
  the	
  individual	
  to	
  “overcome”	
  biology,	
  not	
  to	
  replace	
  

her	
  or	
  his	
  biological	
  makeup.	
  	
  This	
  grace-­‐dependent	
  overcoming	
  enables	
  Christians	
  

not	
  to	
  be	
  constrained	
  by	
  biological	
  tendencies	
  toward	
  selfishness.	
  	
  	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
35	
  Wesley,	
  Jackson,	
  and	
  Outler,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  vol.	
  11,	
  38.	
  
36	
  John	
  Wesley	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  Sermons	
  34-­‐70	
  (Nashville,	
  TN:	
  Abingdon	
  Press,	
  1985),	
  439.	
  	
  
Again,	
  without	
  completely	
  adopting	
  Eastern	
  ideas	
  of	
  the	
  fall,	
  the	
  Augustinian	
  framework	
  makes	
  it	
  a	
  
bit	
  more	
  difficult	
  to	
  understand	
  contemporary	
  research	
  in	
  sociobiology.	
  	
  To	
  the	
  degree	
  that	
  Wesley	
  
articulates	
  the	
  Eastern	
  understanding	
  of	
  the	
  fall	
  and	
  redemption,	
  he	
  ends	
  up	
  being	
  more	
  compatible	
  
with	
  sociobiology.	
  	
  And	
  to	
  the	
  degree	
  Wesley	
  follows	
  the	
  Augustinian	
  concept	
  of	
  original	
  sin,	
  he	
  
remains	
  more	
  in	
  tension	
  with	
  sociobiology.	
  	
  



Page 17 of 19	
  

Wesley	
  thought	
  that	
  Christians	
  had	
  free	
  will	
  to	
  choose	
  good	
  action,	
  despite	
  

the	
  many	
  constraints	
  placed	
  on	
  the	
  individual	
  (whether	
  biological	
  constraints	
  or	
  

constraints	
  from	
  the	
  fall).	
  	
  Yet	
  he	
  also	
  saw	
  God	
  as	
  being	
  intimately	
  involved	
  in	
  an	
  

individual’s	
  salvation	
  journey.	
  	
  One	
  can	
  see	
  this	
  in	
  the	
  way	
  he	
  brings	
  forth	
  

prevenient	
  grace	
  to	
  help	
  mitigate	
  the	
  potency	
  of	
  original	
  sin.	
  	
  One	
  can	
  also	
  notice	
  the	
  

concept	
  of	
  grace	
  and	
  free	
  will	
  at	
  work	
  in	
  concert	
  in	
  Wesleyan	
  doctrines	
  of	
  

justification,	
  regeneration,	
  and	
  the	
  process	
  of	
  sanctification.	
  	
  Thus,	
  it	
  would	
  follow	
  

that	
  Wesley	
  viewed	
  Christian	
  perfection	
  as	
  both	
  an	
  endeavor	
  of	
  free	
  will	
  and	
  divine	
  

grace.	
  	
  	
  

With	
  the	
  Wesleyan	
  understanding	
  of	
  the	
  human	
  condition	
  being	
  a	
  

combination	
  of	
  free	
  will	
  and	
  divine	
  grace,	
  Christians	
  in	
  a	
  state	
  of	
  perfection	
  have	
  not	
  

replaced	
  their	
  genes,	
  nor	
  is	
  the	
  individual	
  living	
  with	
  the	
  parallel	
  of	
  dualism	
  where	
  

the	
  body	
  and	
  the	
  soul	
  are	
  functioning	
  side	
  by	
  side	
  as	
  two	
  distinct	
  and	
  separable	
  

entities.	
  	
  Instead,	
  the	
  Christian	
  in	
  a	
  state	
  of	
  perfection	
  has	
  overcome	
  her	
  or	
  his	
  

genes,	
  not	
  being	
  totally	
  constrained	
  by	
  the	
  proclivities	
  of	
  her	
  or	
  his	
  own	
  biology,	
  

rather	
  having	
  her	
  or	
  his	
  whole	
  desire	
  focused	
  on	
  God	
  through	
  grace	
  in	
  Christ.	
  	
  This	
  

overcoming	
  does	
  not	
  mean	
  that	
  free	
  will	
  does	
  not	
  exist	
  for	
  the	
  perfected	
  Christian.	
  	
  

On	
  the	
  contrary,	
  the	
  individual	
  has	
  the	
  ability	
  to	
  retreat	
  through	
  her	
  or	
  his	
  own	
  

volition,	
  allowing	
  her	
  or	
  his	
  biological	
  selfish	
  tendencies	
  to	
  have	
  dominance	
  again.	
  	
  

In	
  this	
  way,	
  this	
  concept	
  of	
  “overcoming”	
  maintains	
  a	
  holism	
  of	
  body	
  and	
  soul,	
  

displaying	
  how	
  the	
  Christian	
  can	
  remain	
  completely	
  in	
  their	
  body	
  yet	
  enacted	
  upon	
  

by	
  the	
  divine	
  grace	
  of	
  Christian	
  perfection.	
  	
  



Page 18 of 19	
  

It	
  is	
  noteworthy	
  that	
  Wesley	
  often	
  used	
  the	
  phrase	
  “Not	
  as	
  though	
  I	
  had	
  

already	
  attained”	
  to	
  accompany	
  discussions	
  on	
  Christian	
  perfection.37	
  	
  While	
  Wesley	
  

believed	
  that	
  Christian	
  perfection	
  could	
  be	
  attained,	
  his	
  caveat	
  always	
  ensured	
  that	
  

a	
  person	
  was	
  able	
  to	
  grow	
  more	
  in	
  Christian	
  perfection.38	
  	
  In	
  sermon	
  120,	
  “The	
  

Wedding	
  Garment,”	
  Wesley	
  says,	
  “In	
  a	
  word,	
  holiness	
  is	
  having	
  ‘the	
  mind	
  that	
  was	
  in	
  

Christ’	
  and	
  ‘the	
  walking	
  as	
  he	
  walked.’”39	
  	
  And	
  of	
  the	
  same	
  subject	
  he	
  also	
  

proclaimed:	
  “The	
  sum	
  of	
  Christian	
  perfection	
  is	
  all	
  compromised	
  in	
  that	
  one	
  word,	
  

love.”40	
  	
  Wesley	
  purposely	
  defines	
  holiness	
  to	
  show	
  that	
  there	
  is	
  always	
  room	
  for	
  

progress—even	
  beyond	
  perfection.41	
  	
  As	
  Wesley	
  continues,	
  “So	
  that	
  how	
  much	
  

soever	
  any	
  man	
  has	
  attained,	
  or	
  in	
  how	
  high	
  a	
  degree	
  soever	
  he	
  is	
  perfect,	
  he	
  hath	
  

still	
  need	
  to	
  ‘grow	
  in	
  grace’	
  and	
  daily	
  to	
  advance	
  in	
  the	
  knowledge	
  and	
  love	
  of	
  God	
  

his	
  Saviour.”42	
  	
  This	
  progression	
  after	
  entire	
  sanctification	
  is	
  but	
  another	
  example	
  

that	
  Christian	
  perfection	
  is	
  only	
  attainable	
  through	
  an	
  overcoming	
  of	
  biological	
  

constraints—grace	
  working	
  with	
  the	
  confines	
  of	
  creation.	
  	
  And	
  it	
  is	
  John	
  Wesley’s	
  

theological	
  understanding	
  of	
  the	
  human	
  person,	
  influenced	
  by	
  both	
  original	
  sin	
  and	
  

works	
  of	
  grace	
  enabling	
  perfection	
  in	
  this	
  life,	
  that	
  lay	
  the	
  foundation	
  for	
  his	
  

accountability	
  groups	
  that	
  move	
  individuals	
  toward	
  a	
  lifestyle	
  of	
  selflessness.	
  	
  	
  

	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
37	
  For	
  some	
  examples	
  see:	
  John	
  Wesley	
  and	
  Rupert	
  E.	
  Davies,	
  The	
  Methodist	
  Societies:	
  History,	
  Nature,	
  
and	
  Design	
  (Nashville,	
  TN:	
  Abingdon	
  Press,	
  1989),	
  30-­‐46.	
  	
  See	
  also	
  Wesley	
  and	
  Outler,	
  Sermons	
  34-­‐70,	
  
96-­‐124.	
  
38	
  Maddox,	
  Responsible	
  Grace,	
  190.	
  
39	
  John	
  Wesley,	
  Thomas	
  Jackson,	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  14	
  vols.,	
  vol.	
  7	
  (Grand	
  
Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  Pub.	
  House,	
  1958),	
  317.	
  
40	
  Jackson	
  Works	
  6:413	
  
41	
  Marselle	
  Moore,	
  'Development	
  in	
  Wesley's	
  Thought	
  on	
  Sanctification	
  and	
  Perfection,'	
  Wesley	
  
Theological	
  Journal	
  20,	
  no.	
  2	
  (1985),	
  35.	
  
42	
  Wesley	
  and	
  Outler,	
  John	
  Wesley,	
  258.	
  



Page 19 of 19	
  

Bibliography	
  
	
  

Berkhof,	
  Louis,	
  Systematic	
  Theology	
  (Grand	
  Rapids,	
  MI:	
  Eerdmans,	
  1996).	
  
Christensen,	
  Michael	
  J.,	
  'Theosis	
  and	
  Sanctification:	
  John	
  Wesley's	
  Reformulation	
  of	
  

a	
  Patristic	
  Doctrine,'	
  Wesley	
  Theological	
  Journal	
  31,	
  no.	
  2	
  (1996),	
  71-­‐94.	
  
Churchland,	
  Patricia	
  S.,	
  Braintrust:	
  What	
  Neuroscience	
  Tells	
  Us	
  About	
  Morality	
  

(Princeton,	
  NJ:	
  Princeton	
  University	
  Press,	
  2011).	
  
Collins,	
  Kenneth	
  J.,	
  The	
  Theology	
  of	
  John	
  Wesley:	
  Holy	
  Love	
  and	
  the	
  Shape	
  of	
  Grace	
  

(Nashville,	
  TN:	
  Abingdon	
  Press,	
  2007).	
  
Maddox,	
  Randy	
  L.,	
  Responsible	
  Grace:	
  John	
  Wesley's	
  Practical	
  Theology	
  (Nashville,	
  

TN:	
  Kingswood	
  Books,	
  1994).	
  
Moore,	
  Marselle,	
  'Development	
  in	
  Wesley's	
  Thought	
  on	
  Sanctification	
  and	
  

Perfection,'	
  Wesley	
  Theological	
  Journal	
  20,	
  no.	
  2	
  (1985),	
  29-­‐53.	
  
Snyder,	
  Howard	
  A.,	
  and	
  Joel	
  Scandrett,	
  Salvation	
  Means	
  Creation	
  Healed:	
  The	
  Ecology	
  

of	
  Sin	
  and	
  Grace:	
  Overcoming	
  the	
  Divorce	
  between	
  Earth	
  and	
  Heaven	
  (Eugene,	
  
OR:	
  Cascade	
  Books,	
  2011).	
  

Wesley,	
  John,	
  Explanatory	
  Notes	
  Upon	
  the	
  New	
  Testament,	
  2	
  vols,	
  Vol.	
  2:	
  Romans	
  to	
  
Revelation	
  (Kansis	
  City:	
  Beacon	
  Hill	
  Press	
  of	
  Kansas	
  City,	
  1981).	
  

Wesley,	
  John,	
  and	
  Rupert	
  E.	
  Davies,	
  The	
  Methodist	
  Societies:	
  History,	
  Nature,	
  and	
  
Design,	
  The	
  Bicentennial	
  Edition	
  of	
  the	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley	
  (Nashville,	
  TN:	
  
Abingdon	
  Press,	
  1989).	
  

Wesley,	
  John,	
  Thomas	
  Jackson,	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  14	
  
vols,	
  Vol.	
  6	
  (Grand	
  Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  Pub.	
  House,	
  1958).	
  

———,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  14	
  vols,	
  Vol.	
  11	
  (Grand	
  Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  
Pub.	
  House,	
  1958).	
  

———,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  14	
  vols,	
  Vol.	
  8	
  (Grand	
  Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  Pub.	
  
House,	
  1958).	
  

———,	
  The	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley,	
  14	
  vols,	
  Vol.	
  7	
  (Grand	
  Rapids,	
  MI:	
  Zondervan	
  Pub.	
  
House,	
  1958).	
  

Wesley,	
  John,	
  and	
  Albert	
  C.	
  Outler,	
  John	
  Wesley:	
  A	
  Representative	
  Collection	
  of	
  His	
  
Writings,	
  A	
  Library	
  of	
  Protestant	
  Thought	
  (New	
  York:	
  Oxford	
  University	
  
Press,	
  1964).	
  

———,	
  Sermons	
  34-­‐70,	
  The	
  Bicentennial	
  Edition	
  of	
  the	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley	
  
(Nashville,	
  TN:	
  Abingdon	
  Press,	
  1985).	
  

———,	
  Sermons	
  115-­‐151,	
  The	
  Bicentennial	
  Edition	
  of	
  the	
  Works	
  of	
  John	
  Wesley	
  
(Nashville,	
  TN:	
  Abingdon	
  Press,	
  1987).	
  

	
  
	
  


