“Un mundo globalizado y fragmentado es mi parroquia”. Desafios ecuménicos y
politicos a nuestra teologia wesleyana. P.Oviedo

Introduccion

Estamos siendo testigos y vivimos un cambio de época mas que una época de cambios, con
todas las consecuencias que esta globalizacién dirigida por el imperio neoliberal genera en
la totalidad de las dimensiones de la vida humana. Una de ellas es la crisis econémica
mundial generada por el neoliberalismo en la fase actual del capitalismo financiero que
acrecienta la brecha mundial entre ricos y pobres y agudiza los graves conflictos que
atraviesan la sociedades en materia de injusticia social y exclusién, desempleo —en especial
el juvenil- . Estos desafios econdmicos y sociales impactan también en las crisis culturales
de este cambio de época. Y en esa transicion cultural aparece con gran fuerza el tema de
coémo los seres humanos van reconfigurando o rearmando sus relaciones. Es en medio de
este contexto vital que se detecta “una afioranza por comunidad, por identidades grupales,

por el calor de las tradiciones, por referentes arquetipicos™*

, en el ambito cultural general y
religioso en particular.

Pero ese anhelo de sentido comunitario se da en tiempos liquidos e inciertos. Como afirma
el sociologo polaco Zygmunt Bauman, en su libro: “Tiempos liquidos. Vivir en una época
de incertidumbre”. Alli, intenta describir como influyen los cambios de paradigmas sociales
en las elecciones cotidianas de los individuos dentro de las comunidades actuales. En el
prélogo destaca que estos “tiempos liquidos” que vivimos dan cuenta con precision del
transito de una modernidad «sélida» —estable, repetitiva— a una «liquida» —flexible,
voluble- en la que las estructuras sociales ya no perduran en el tiempo necesario para
solidificarse y no sirven de marcos de referencia para los actos humanos. Este nuevo marco
implica la fragmentacion de las vidas, exige a los individuos que estén dispuestos a cambiar
de tacticas, a abandonar compromisos y lealtades. Bauman afirma que la gradual pero
sistematica supresion o reduccion de los seguros publicos, garantizados por el Estado, que
cubrian el fracaso y la mala fortuna individual, priva a la accion colectiva de gran parte de

su antiguo atractivo y socava los fundamentos de la solidaridad social. La palabra

. Mardones, José Maria, ¢Adénde va la religion?: Cristianismo y religiosidad en nuestro tiempo. (Santander: Sal
Terrae,1996). p. 22 Un ejemplo de esta blsqueda comunitaria actual, mencionamos el muy difundido mediaticamente de
las tribus urbanas entre los jovenes.



“comunidad”, , suena cada vez més vacia de contenido. “Entrelazados antes en una red de
seguridad que requeria una amplia y continua inversion de tiempo y de esfuerzo, los
vinculos humanos, a los que merecia la pena sacrificar los intereses individuales

inmediatos (...), devienen cada vez mas fragiles y se aceptan como provisionales™?.

La exposicion de los individuos a los caprichos del mercado laboral y de bienes suscita y
promueve la division y no la unidad; premia las actitudes competitivas, al tiempo que
degrada la colaboracion y el trabajo en equipo al rango de estratagemas temporales que
deben abandonarse o eliminarse una vez que se hayan agotado sus beneficios. La
“sociedad” se ve y se trata como una “red”, en vez de como una “estructura”: se percibe y
se trata como una matriz de conexiones y desconexiones aleatorias y de un ndmero
esencialmente infinito de permutaciones posibles. “Todo es mas facil en la vida virtual
pero hemos perdido el arte de las relaciones sociales, hemos olvidado el amor, la amistad,
los sentimientos, el trabajo bien hecho y lo que se consume , lo que se compra son solo

»3

sedantes morales que tranquilizan tus escrupulos éticos””, afirma en su reciente libro.

En esta fragmentacién social emerge como contrapunto y aparente salida los
fundamentalismos religiosos, que desafian la dimensién ecuménica de nuestra fe. Por ello
nos concentraremos en los cambios que hoy atraviesa el ecumenismo — en especial el
latinoamericano- y los aportes que podemos hacer desde la teologia wesleyana .

Por otro lado, ante esta falta de solidaridad social creemos que una de las areas de nuestras
sociedades que es clave en nuestro tiempo es la que tiene que ver con la participacion
ciudadana, con la cultura politica. Es clave ya que viene creciendo el convencimiento en
diversos sectores que cuestionan este tipo de globalizacion, de que es el espacio para
construir una nueva manera de relacionarnos socialmente y de cambiar el rumbo de
nuestras democracias formales y funcionales al capitalismo actual de mercado, de pasar de
ser meros consumidores en ciudadanos constructores de democracia. En este punto, a
nuestro entender la teologia wesleyana tiene mucho que aportar en relacion al rol que las

comunidades puedeny deben jugar ante estos desafios.

2 Zygmunt Barman, Tiempos liquidos. Vivir en una época de incertidumbre, BsAs, Ed. EnsayoT., 2008.p. 8.
3 Zygmunt Barman, Sobre la educacién en un mundo liquido., Madrid, Ed. Paidés , p. 7.



Es en este contexto de relaciones liquidas signadas por el individualismo, el privatismo y el
consumismo nos preguntamos ¢Qué podemos aportar desde la teologia wesleyana ante
estos desafios éticos y sociales? ¢(Qué Ilamado nos hace el Espiritu de Jesus actuando en

nuestro mundo? *
1. Ecumenismo dinamico en el Espiritu

Como deciamos antes el fundamentalismo es un desafio que enfrenta la teologia wesleyana
en este tiempo de globalizacion fragmentada. Y particularmente en América Latina desafia
a las iglesias metodistas, donde el “ecumenismo ha sido una herencia y un compromiso
inevitable de las mismas™>. En nuestro contexto y en relacién a la situacién ecuménica
estamos en un tiempo de transicion luego de dos décadas de fervor ecuménico(1970-80) ,
para luego pasar a un invierno ecuménico institucional (90”) que ha derivado en un
presente de reconfiguracion dindmica de lo ecuménico donde en especial los desafios éticos
actuales, marcan y articulan diferentes relaciones entre los cristianos y las iglesias mas alla

del ecumenismo institucional.

Para poner un ejemplo, en Argentina las Iglesias Evangélicas historicas y el metodismo
dentro de ellas, luego de ese fervor ecuménico junto al catolicismo romano y ortodoxo,
atraveso un tiempo de repliegue hacia adentro(década del 90) con el fin de replantear su
mision y su estrategia ecuménica.’ En el marco de la crisis del modelo neoliberal que dej6
a la region en niveles inéditos de pobreza a comienzos del milenio y con la posterior
aparicion de una alternativa politica de corte popular y neokeynesiano en lo econémico, las
iglesias se reencuentran en lo ecuménico con los desafios que implicaban reconstruir el
pais.

Con una lenta recuperacién democratica y econdmica , a partir del 2007 el metodismo

retoma su tradicion de pastoral publica acompariando la atmdsfera de participacion popular

* Walter Klaiber, Manfred Marquardt, Viver a Graca de deus, un compendio de Teologia Metodista, Editeo,
S. Pablo, 1999, p.178.

> Mortimer Arias , “Gracia Responsable”, en Revista Evangélica de Historia V1(2010), IEMA-CNAH,
BsAs, p.152.

® Pablo G. Oviedo “ Analisis del discurso de la Iglesia Metodista Argentina en relacion a la autocomprension
de su tarea(1983-1999) , en Revista Evangélica de Historia 111(2005), IEMA-CNAH, BsAs, p.37ss.



y los esfuerzos por ampliacion de derechos individuales y sociales que se van logrando en
ese periodo. Y si bien se han unido los sectores evangélicos conservadores con los sectores
progresistas cristianos en la lucha por una nueva ley de cultos que no solo garantice la
libertad sino la igualdad religiosa, distintos temas éticos como la posterior ley de
matrimonio igualitario o la despenalizacion del aborto, los ha vuelto a distanciar. En esa
linea, las diferencias en la comprension de la participacion politica del cristiano y algunos
desafios eticos ha puesto de relieve el fundamentalismo presente en las diversas tradiciones
religiosas y que atentan contra la unidad de los cristianos’. .

Y en ese sentido la herencia wesleyana puede seguir ofreciendo elementos importantes para
el movimiento ecuménico. Lo primero que no podemos dejar de mencionar es lo que
Wesley mismo escribid en su Sermén “El espiritu Catdlico” y en su famoso llamado “ Si tu

corazén es como el mio, dame la mano” 8

. Pero me parece mas interesante recordar
algunas actitudes concretas de respeto - pluralismo diriamos hoy- que Wesley tuvo. Son las
gue menciona Ted Jennings cuando plantea que el ecumenismo y el dialogo interreligioso
son desafios actuales a nuestra teologia. Alli afirma que Wesley —tanto en su viaje como
misionero a Georgia, como en su consideracion de los pueblos africanos- pudo ver a las
otras tradiciones religiosas y culturales mas compatibles con el evangelio que a su propia
sociedad inglesa. Wesley podia ver , segun Jennings , a los pueblos de Africa como
modelo de quienes vivian en armonia con la naturaleza y las otras criaturas en el mundo. En
ese sentido cita a Wesley : * jNuestros antecesores ¢, ¢Ddonde podremos encontrar en este
tiempo , entro los nativos carapalida de Europa, una nacion que practique la justicia,
misericordia y honestidad, que generalmente se encuentra entre estos pobres africanos?”” °
Esa actitud de humildad y de busqueda de aprendizaje que el otro diferente -cultural o

religioso - puede ofrecer es un acercamiento claramente wesleyano y es un aporte

" Daniel Bruno, “ Abordaje y periodizacion para una historia del metodismo en Argentina” , en Revista
Evangélica de Historia V11(2012), IEMA-CNAH, BsAs, p.41.

¥ In J. Gonzalez, Obras de Wesley, 14 vols. (Ed.) Gonzalez Justo, (Franklin- TN: Providence House
Publishers,1996), , T.IlI, Sermones, Sermdn 39, seccidn 11, parrafo 1,p.9.

9 T. W. Jennings , “ Desafios para la teologia wesleyana en el siglo xxi “, en Revista Evangélica de Historia
V1(2010), IEMA-CNAH, BsAs, p.90.



fundamental para enfrentar la intolerancia, cualquier tipo de discriminacion cultural, racista

y en especial al fundamentalismo religioso emergente en la actualidad.

En ese sentido, otro elemento importante de la herencia wesleyana a rescatar
ecuménicamente es el concepto de conexionalidad. EIl tedlogo M. Nausner afirma: “ En
este sentido podemos entender a la conexion metodista como una forma de comunidad que
ofrece una alternativa a la uniformante tendencia de la economia globalizadora. Porque el
metodismo posee la capacidad de ilustrar sobre las implicancias de una ““responsabilidad
compartida” mundial « *°

También, en otro articulo sobre la conexionalidad, al referirse a las implicancias para el
ecumenismo , el téologo Phil Drake sostiene “ La conexionalidad necesita un permanente
estimulo para hacer conexiones con otros cristianos, y también con personas de otras
creencias y aun de ninguna. Cristo trasciende las barreras que nosotros fabricamos, y se
encarna en muchas otras culturas y contextos. Conexionalidad significa ser ecuménico en
el sentido mas amplio posible, ampliar las fronteras a través de todos sus puntos, significa
buscar al Cristo mas grande del que poseemos limitado por las paredes de nuestras
iglesias, el que nos llama a vivir nuevos disefios de relaciones y nuevas redes de
contacto.” ™
Aclara Nausner que este ampliar fronteras no deberia ser entendido en un sentido imperial.
La manera de empujar las fronteras de manera conexional no significa expansion a
cualquier precio, sino significa mas bien situarse uno mismo en la frontera y de alguna
manera entenderse a si mismo como un discipulo de Cristo que vive en la frontera, porque
“La membresia metodista no implica estar en un circulo cerrado que marca la linea
divisoria de los que quedan afuera. Antes bien debe entenderse como una conexion abierta,

buscando la manera de llegar al mundo”. *?

10 Michael Nausner, “Conexionalismo, una herramienta teolégica hacia la inclusividad”, en Revista
Caminhando, v. 13, n 21. (Brasil Enero- Mayo 2008) p. 121-130

11 bhil Drake “Uniendo los puntos: la conexionalidad y la membresia metodista”, en
Unmasking Methodist Theology, Editado por Clive Marshal (New York: Continuum, 2004) p 131-141

2 |bid. p. 124.



De esta manera la membresia metodista podria ser entendida como un ejercicio de vivir en
la frontera, vy alli la conexionalidad metodista bien construida nunca permitira que las
congregaciones locales se conviertan en ejercicios de encierro y enclaustramiento, sino que
la “libertad y la interdependencia con otros no son contradictorias sino que se sustentan
mutuamente” 2,

Esto se conecta con lo que J. Miguez Bonino planteaba ya hace treinta afios cuando decia
que “si hay una herencia metodista —concebida como contribucién a una tarea comun
ecuménica - es la busqueda de las formas locales y universales de visibilidad que mejor
expresen en nuestro mundo postconfesional, dividido y conflictivo el Ilamado misional y
comunitario del pueblo de Dios”**. Esto lo derivaba de la certeza de que el corazén de la
eclesiologia de Wesley es su vinculacion del énfasis en la koinonia de los creyentes y el
énfasis en el caracter misionero de su vocacion. Esto muestra que la relativizacion de la
doctrina, presente en Wesley ( con su frase unidad en aquella doctrina que forma el nicleo
de la proclamacion misionera , libertad en lo que hace a la edificacion de la iglesia)
responde a la relacion indisoluble que él establece entre comunion en la Palabra y
comunién en el amor . Este énfasis en la comunion de los creyentes y en la mision que los
une, sefiala un punto fundamental en la reflexion ecuménica institucional y misional : la

comunion en la fe es comunidn en la praxis del amor.

Por dltimo , el propio Jose Miguez Bonino -desde su herencia wesleyana- proponia hace
unos afios al referirse a la busqueda de unidad y diversidad del protestantismo
latinoamericano -y dentro de éste al metodismo- que era fundamental dejar atras todo
reduccionismo cristolégico, soteriologico y pneumatologico, presentes en el mismo, en su
individualismo y en su alto grado de subjetivismo heredados. Esto ha hecho de amplios
sectores del protestantismo “evangelico” latinoamericano un espacio “individualista,

cristolégico-soterioldgico en clave basicamente subjetiva con énfasis en la santificacion”*.

3 Klaiber, Marquardt, Ibid. p. 369.
¥ In “;Conservar el metodismo?. En busca de un genuino ecumenismo”, €N La tradicién protestante en la

teologia latinoamericana,1°Intento: Lectura de la Tradicién metodista,(Ed.) Duque, (Costa Rica:DEI,,1983).,
p. 338.

15 3. Miguez Bonino, Rostros del protestantismo latinoamericano, (BsAs: NC, 1995) ,p .46.  Otro te6logo
metodista que rescata a la Trinidad como paradigma de la unidad de la iglesia en diversidad y amor es: Justo
Gonzalez, en “Confesar la catolicidad, tarea urgente del siglo XXI”, en El silbo ecuménico del Espiritu,



Y esto ha traido aparejadas implicancias en la dimensién social-comunitaria de la vida y
mision de la iglesia; como por ejemplo: el divorcio entre la vida publica y privada del
creyente, resultado en la practica una resistencia a participar en la plenitud de la obra del
Dios Trino. Como antidoto es necesario, siguiendo a Miguez Bonino, colocar el
paradigma trinitario como base nuestra teologia. La bdsqueda de fidelidad en la
comprension del Evangelio, desde “una perspectiva trinitaria que a la vez amplie,
enriquezca y profundice la propia comprension cristoldgica, soteriologica vy
pneumatoldgica que estd en la raiz misma de nuestra tradicion evangélica

latinoamericana.”®

En esta direccion, es preciso recordar que ..””..La comunidn trinitaria del Espiritu santo es
la comunion plena del Creador, del Reconciliador y del Redentor con toda las criaturas en
la red de todas sus relaciones™.'” Un aspecto fundamental de una pneumatologia
wesleyana y ecuménica, de la comprensién acerca de la persona y obra del Espiritu Santo
es generar la comunién en diversidad de la iglesia, en el marco y en funcion de la plena
obra del Dios Trino en el mundo™®. Desde nuestra visién de la comunién del Espiritu en el
contexto de la mision total del Dios trino, mencionamos algunas implicancias
eclesiolégicas y de la mision -verdadero principio material del protestantismo
latinoamericano-*° y del metodismo .

Es necesario un fervor en la vida y mision de la iglesia, que mantenga una constante

relacién con el centro de nuestra fe y que el fervor evangeélico y ecumeénico de las

(BsAs: ,Isedet,2004), p.59-79. También Douglas Meeks en relacion con la Trinidad econdmica en God the
Economist, The doctrine of God and Political Economy, Minneapolis, F.Press, 1993

16 H

Ibid.p.110.
73, Moltmann in his book , El Espiritu de la vida, (Salamanca: ED. Sigueme, 1998), p.241.Es recomendable
su lectura para una vision ecuménica de la pneumatologia.

18 Oviedo Pablo G., “ El Espiritu de Dios: el desafio de la comunidn y la misién en un mundo fragmentado.
Pneumatologia trinitaria hoy”, en CUADERNOS DE TEOLOGIA, Revista de Teologia del Instituto Superior
Evangélico de Estudios Teologicos- Instituto Universitario (ISEDET) BsAs, 2008, Vol. XXVII, p. 79-103. O
Klaiber, Marquardt, Ibid. p. 178.

¥Miguez Bonino, Ibid.p.127. Y como sostiene el reformado David Bosch, acerca de la misién de Dios como
razén de ser de la iglesia:” Es las buenas nuevas del amor de Dios, encarnado en el testimonio de una
comunidad, para beneficio del mundo”."David J. Bosch, Misién en Transformacion. Cambios de paradigma
en la teologia de la misién, (Michigan,EEUU: L.Desafio, 2000), p.631.



comunidades cristianas se afirme ,se purifique y se exprese desde la plenitud de la fe
evangélica en el Dios uno y trino :Padre, Hijo y Espiritu Santo.

Por ello, es imperativo reconocer y tratar de vincular en sintesis fecundas los diversos
modelos de experiencia y vida en el Espiritu presentes en cada iglesia, con la necesaria
resignificacion de los temas irritantes de la teologia wesleyana®®. Para lograr esto es
necesario abrirse al didlogo, evitar caer en posiciones excluyentes e irreductibles y crecer y
caminar juntos desde las experiencias diversas de vida en el Espiritu, teniendo como
principio hermenéutico la cruz de Jesucristo, fundamento y critica de toda teologia
cristiana, y de toda espiritualidad®’. Esta visién inclusiva hace justicia a uno de las
caracteristicas basicas de la “estructura pneumatica” de la iglesia : Unidad en la diversidad.
Y expresa claramente una de las dimensiones de la comunion del Espiritu, que el
movimiento ecuménico debe profundizar en lo institucional y misionero. In my pastoral
experience, dialogue and synthesis are a great challenge not only with other churches but in
our own churches. There | have a section of classic or traditional Methodism, one of

liberation theology and a charismatic profile, among others.

Lo mismo vale para nuestro compromiso ciudadano y ecumenico . Dice Miguez Bonino:
“Tal vez de un modo diferente, otros movimientos de nuestro tiempo, tales como las
comunidades de base o la expansion del pentecostalismo en algunas regiones de
Africa y Latinoamérica, también son ejemplos de “entusiasmo”, de un compromiso
profundo y poderoso. De hecho, la teologia de la mision desde fines de la década del
noventa y las teologias de la liberacién en América Latina y Africa son una respuesta
a lo que ocurre en la vida de los pueblos. Si el compromiso social y profético que
nuestras iglesias asumen en el nivel institucional y ecuménico ha de ser significativo,
lo serd en la medida en que logre despertar a las iglesias en el nivel local, nacional e

internacional y las mueva orar , a caminar, a participar de diferentes maneras, a

20 L . . . . T
In Bruno,Daniel: “ Modelo para rearmar. EI metodismo latinoamericano y sus opciones teoldgicas”,

Revista Evangélica de Historia 2010 vol.6, Bs.As., 2010, Ed. IEMA. p.123-138..  Desde mi experiencia
pastoral , el didlogo y las sintesis son un gran desafio no s6lo con otras iglesias sino en nuestras propias
iglesias. Alli tengo un sector de metodismo clasico o tradicional, uno de la teologia de la liberacion y otro de
perfil carismatico , entre otros

2! Moltmann J., El Dios Crucificado, (Salamanca, Sigueme,1977), p.1ss. También J.Miguez Bonino en
Rostros...,p.115ss.



comprometerse con “entusiasmo” con la causas de la justicia, la paz, la solidaridad

mundial, en otras palabras: el entusiasmo ecuménico”.?

Creemos que en un tiempo signado por relaciones liquidas, el fundamentalismo, la
violencia y descalificacion mutua , la homogeneizacién y la fragmentacion, el dialogo
ecuménico e interreligioso es un signo de los tiempos hacia una cultura de la paz con
justicia, y es un aporte que debemos seguir ofreciendo como comunidades wesleyanas.
Més cuando Dios a través de su Espiritu, nos sigue desafiando a unirnos en la mision de
anunciar y testimoniar integralmente el Evangelio a un mundo globalizado y fragmentado,

que necesita del Amor de Dios, de mas justicia, fraternidad y paz.

2. Democracia global y transformacién cultural : Aportes de la Filosofia politica

A nivel mundial, se ha dado desde principios del siglo xxi un fenémeno de asociativismo
social que los filésofos politicos M. Hardt y A.Negri analizaron en su obra Multitud. Alli
sostienen que el Imperio actual gobierna un orden global fracturado por divisiones y
jerarquias internas, y abatido por guerra perpetua, que es su instrumento de dominacién.
Esta es una cara de la globalizacion. La otra es que la misma crea nuevos circuitos de
cooperacion y colaboracion que se extienden por encima de las naciones y de los
continentes. Nuevos y diferentes grupos de individuos pueden combinarse en redes de
resistencia fluida al imperio.

Es interesante notar que los autores afirman que la posibilidad de la democracia, a escala
global, emerge hoy por primera vez. Aunque amenazada planetariamente por el estado de
guerra mundial, por las crisis de representacion, por la corrupcion, y el desafio ecoldgico
esa posibilidad se concreta en el proyecto de multitud, que expresa el deseo como fermento
global de un nuevo sentido comunitario, de un mundo de igualdad y libertad en una
sociedad global democrética abierta e inclusiva. Y ademas que dicho proyecto proporciona

los medios para llegar a ella.

22 «E| mundo entero es mi parroquia. Misidn y oikoumene en el contexto global.Metodismo y globalizacién a
comienzos del siglo XVIII”. En C. de Teologia vol. Xxii (2003), BsAs, Isedet.p.103. También Westhelle
Vitor, “Ecumenics and Economics: Economic Justice and the Unity of the church” en El silbo ecuménico del
Espiritu, (BsAs: ,Isedet,2004), p.157-176



Esta alternativa viva que crece, que llaman multitud, brinda la posibilidad de que:
“ sin dejar de ser diferentes, descubramos lo comdn que nos permite comunicarnos y
actuar juntos. La multitud también puede ser concebida como una red abierta y
expansiva, en donde todas las diferencias pueden expresarse de un modo libre y
equitativo, una red que proporciona los medios de encuentro que nos permitan
trabajar y vivir en coman.”?
Ademas, el factor comun que se halla en tantas luchas y movimientos de liberacién a escala
local, regional y global es el anhelo de democracia. Por ello la organizacion politica de la
multitud debe reflejar una organizacion democrética. Esa es la tendencia que los autores
perciben en las organizaciones resistentes y revolucionarias actuales, que aspiran “no solo
a convertirse en medios para lograr una sociedad democratica, sino a crear relaciones
democraticas dentro de su propia estructura”®*.
Estas caracteristicas configuran lo que ellos llaman la produccién biopolitica® que permite
hacer el trabajo politico de crear y mantener relaciones sociales en colaboracion, utilizando
las mismas redes de comunicacion y cooperacion de la produccion social, “sin perder las
tardes en interminables reuniones asamblearias”. % Esta revalorizacion de las micro-
dindmicas cotidianas, de las relaciones subjetivas e interpersonales del ser social existente,
nos parece una novedad en filosofia politica, ya que no desestima los medios tedricos para
lograr la democracia, derivados de las perspectivas ontologica y socioldgica, sino que los
reubica y conecta con esos espacios vitales fundamentales de nuestras existencias.
Ademas, nos permite entender el trabajo politico como el arte de sofiar y crear un mundo
nuevo y posible con revoluciones moleculares, desde nuestras redes de relaciones
intersubjetivas. Como un despliegue de fuerza, basados en la indignacion por la pobreza y

en el amor a los pobres, fundamento real en el que descansa el poder de la multitud. Por

2 Michael Hardt, Antonio Negri, Multitud.Guerra y democracia en la era del Imperio. (BsAs: Debate, 2004),
p.15.

** 1bid.p.18.

25Biopoll’tica es un neologismo acufiado por el fildsofo francés Michel Foucault, que en una primera vision se
refiere las histdricas tecnologias de control sobre el cuerpo que se han desarrollado en la historia pero
principalmente a partir desde el renacimiento hasta nuestros dias. En general seria para él el estilo

de gobierno que regula la poblacion mediante el biopoder (la aplicacidn e impacto del poder politico en todos
los aspectos de la vida). Para ver este concepto en algunas de sus obras Michel Foucault, La Historia de la
Sexualidad, Volumen I: La Voluntad de Saber, Siglo XXi,México, 1977,1ed.. 2005 5ed. P. 161ss.

Y Estética, ética y hermenéutica, Editorial Paidos, 1999, p. 245. Otros fil6sofos como Hardt, Negriy G.
Agamben han trabajado estos conceptos.

% |hid.p,398.

10


http://es.wikipedia.org/wiki/Neologismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Fil%C3%B3sofo
http://es.wikipedia.org/wiki/Francia
http://es.wikipedia.org/wiki/Michel_Foucault
http://es.wikipedia.org/wiki/Renacimiento
http://es.wikipedia.org/wiki/Gobierno
http://es.wikipedia.org/wiki/Poblaci%C3%B3n_humana
http://es.wikipedia.org/wiki/Biopoder
http://es.wikipedia.org/wiki/Poder_pol%C3%ADtico
http://es.wikipedia.org/wiki/Vida

ello, proponen recuperar al amor- en el entendimiento de la tradicion judia y cristiana-,

como el poder constituyente de la multitud . Dicen al respecto:

“Necesitamos recuperar la concepcion publica y politica del amor, comin a las tradiciones premodernas.
El cristianismo y el judaismo, por ejemplo, conciben el amor como un acto politico que construye la
multitud. Amar significa exactamente que nuestros encuentros expansivos y continuas colaboraciones nos
proporcionan el goce . No hay nada necesariamente metafisico en el amor a Dios de los cristianos y los
judios: tanto el amor de Dios hacia la humanidad como el amor de la humanidad por Dios se expresan y
encarnan en el proyecto politico material comin de la multitud. Debemos recuperar hoy ese sentido
material y politico del amor, un amor que es tan fuerte como la muerte. Eso no significa que uno no pueda
amar a su mujer, a su madre y a sus hijos; significa Unicamente que su amor no termina ahi, sino que sirve

de base para nuestros proyectos politicos comunes y para la construccion de una nueva sociedad. Sin ese

amor no somos nada.”?’

Es interesante notar que este rescate de la comprensién judeocristiana del amor®® no lo
hacen desde un lugar teoldgico o confesional. Lo realizan desde el bastion de la filosofia
politica,  hoy consciente de la necesidad de esta categoria religiosa, de este amor
integrador como base de la produccién biopolitica. Esto constituye el medio para afianzar la
democracia, en la que todos los diversos podemos crear y transformar colaborativamente la
sociedad. Sin embargo, como los mismos autores lo reconocen, este proyecto politico de la
multitud debe hallar un camino, una nueva ciencia 0 un nuevo paradigma teérico para
enfrentarse a las condiciones de nuestra realidad contemporanea.

En sintesis, rescatamos de estos autores en primer lugar que es imprescindible la
constitucion de un nuevo paradigma tedrico politico, que se vaya gestando desde ese plural
fermento global llamado multitud. En segundo lugar, es muy importante a nuestro juicio, el
rescate que se hace de la multitud como una red multiciudadana vocacionada por lo
comun, pero respetando y fomentando la diversidad. Unidad en la diversidad y viceversa,
pero en franco movimiento y crecimiento, ya que como decia Hannah Arendt; “la politica
trata del estar juntos los unos con los otros, de los diversos....Los hombres se organizan

politicamente a partir de un caos absoluto de las diferencias”.?

2" 1bid.p399.

%8 Otro fil6sofo que rescata el amor como valor fundamental para la accién politica es Alain Badiou.
» Hannah Arendt, Qué es la politica, (BsAs: Ed. Paidés).p.10

11



Y por ultimo, rescatamos la comprension judeocristiana del amor como base de la
produccién biopolitica resistente al imperio, que nos permite transformar la democracia
desde nuestras relaciones cotidianas. Son tres elementos fundamentales para seguir
gestando efectivamente esa nueva cultura politica, ese nuevo asociativismo global por la
vida.

Aungue también es importante notar algunas criticas a Hardt y Negri provenientes de la
filosoffa politica®* y de la teologia politica, en este caso del tedlogo argentino Néstor

Miguez, vale citarlo ampliamente:

“ En esto nos diferenciamos de la idea expresada por Hardt y Negri de que la multitud de por si es
cuestionadora del Imperio: solo lo hace cuando recupera su estado de demos, cuando reclama su
participacién en la cosa publica, cuando reinstala canales de accion que permita gestionar sobre la totalidad
cerrada del imperio y quebrarla, trascenderla En la medida en que las relaciones humanas han sido
imperializadas, la critica al imperio solo puede venir de un extra novis, desde un afuera que manifieste el
limite .Es aqui que el poder “laocratico”, el reclamo del excluido, de la no-persona para el imperio, se vuelve
el factor dinamizador del tiempo politico, anuncio de tiempos mesianicos, escatologicos.. Esta presencia de la
exterioridad que irrumpe en la inmanencia del sistema es la contribucion profética a la filosofia politica, y de

alli que hoy se vuelva a leer el texto biblico en clave politica”™".

Estas consideraciones provenientes del mundo de la filosofia politica y esta critica de la
teologia politica hacen relevante a nuestro entender la visién pneumatolédgica — acerca del
obrar del Espiritu en la historia-. Excede a nuestro trabajo un andlisis exhaustivo de como
una comprension de la comunion del Espiritu puede iluminar, cuestionar y enriquecer

profundamente los planteos de Hardt y Negri.

Sin embargo, a nuestro entender, se vislumbran en éstos elementos analogos a los efectos

que el Cristianismo generalmente asocia al Espiritu: comunicacion, interdependencia y

%0 Atilio Bordn, Imperio e Imperialismo. Una lectura critica de Michael Hardt y Antonio Negri, (Buenos
Aires, Clacso,2002). ). El autor critica acertadamente a Hardt y a Negri entre otras cosas, por hablar de
imperio pero no de imperialismo. Desarrolla en su libro la tesis de que si bien el imperialismo actual no es
idéntico al imperialismo de hace tres o cuatro décadas, tampoco ha dejado su caracter expropiador ni se ha
transformado en su contrario. Afirma que “el imperialismo no es un rasgo accesorio ni una politica perseguida
por algunos Estados sino una nueva etapa en el desarrollo del capitalismo”, y que requiere urgentemente un
renovado instrumental tedrico.

31 \Ver Néstor Miguez , Imperio, Politica y Teologia, conferencia del autor en 2010, BsAs. Filésofos que
vuelven a leer el texto biblico en clave politica son S. Zizek, G. Agamben, A. Badiou, A. Negri han escrito
textos dedicados a una relectura politica de textos biblicos, inspirados, entre otros, por J. Taubes y su Teologia
politica de San Pablo (Barcelona, Editorial Trotta, 2007).

12



respeto a la diversidad en busca de una comunidad justa y participativa. Esto es sin duda
parte de los vientos nuevos del Espiritu, soplando en todo el mundo el aire de la comunién,
en este cambio de época. Comunion que debe entretejerse en cada una de las esferas —con
su autonomia propia y ordenada por Dios- en las que participamos desde nuestras
identidades como miembros de una sociedad, de familias, de la comunidad de fe y como
personas individualmente. Comunién en el dgape de Jesucristo, que defiende y transforma
toda vida amenazada, alienada. Esa vida que es criatura , imagen y semejanza del Padre, y

es la materia prima que el Dios Trino redime escatoldégicamente.

Pero también es cierto como plantea Miguez que toda esa fuerza asociativa y de comunion
de la multitud no termina siendo eficiente, si la misma no se canaliza y cristaliza en demos,
en propuestas de accion politica que permitan gestionar politicamente la cuestion publica.
En esta irrupcion de lo absoluto, en este kairos- donde el Espiritu de Dios irrumpe
generando comunion, voz profética y defensa de la vida- , hay que incentivar la multitud
diversa vocacionada por lo comun, motivarla desde la concepcion judeo cristiana del amor,
para transformar la democracia desde nuestras relaciones cotidianas. Pero también que
ese cambio en las relaciones sociales e intersubjetivas transforme la cultura politica y la

gestion politica propiamente dicha.*

Si el rescate del amor como base de la accion democratica y politica es auténtico, no podra
dejar de lado la tension unidad-diversidad, las relaciones intersubjetivas, pero por sobre
todo debera atender el reclamo del excluido, de la no persona, en esta democracia global
regida hoy por el capitalismo financiero. Ese es el desafio, lo que esta en juego es la
construccion de una nueva democracia, no funcional al capitalismo financiero de libre
mercado(fomentado por sus medios de comunicacion aliados). Una nueva democracia que
necesita consolidarse con la incorporacion y participacion de todos, de las minorias y de
las mayorias. Como gusta decir al tedlogo Néstor Miguez, “pasar de la democracia a la

laocracia”. Del pueblo libre, culto y urbano de la tradicion griega al pueblo-multitud de

32 ge pregunta Miguez , pensando en los movimientos sociales: “ Nos tenemos que preguntar: ¢Hasta
ddnde estamos dispuestos a llegar: a ser buenos denunciadores o algo mas? ;Podemos tener también
capacidad de ejecutar, gestionar y por lo tanto, necesariamente, de negociar y ceder? ;O para nosotros
negociar es siempre claudicar? En definitiva, cémo tener estrategias que no sdlo sean reactivas y
resistenciales sino también propositivas y de largo plazo.”lbid. Subrayado nuestro.

13



las afueras, de los esclavos, los necesitados que avanzan socialmente en el reclamo por sus
necesidades hasta apoderarse de herramientas politicas que les permitan disputar la

distribucion de las riquezas.

Veamos ahora estos desafios desde nuestra teologia wesleyana .

3. Implicancias Teoldgicas

Pensando desde nuestra herencia wesleyana y siguiendo a Néstor Miguez, en un articulo
reciente sobre Teologia politica y Teologia wesleyana, = muestra como ““ en la teologia
practica de Juan Wesley estd presente el espacio publico, sus problemas , y que son
ocasion y motivo para su exposicion del Evangelio, asi como de la fragilidad de las

opiniones que vierte” . %

Y esto porque el mismo Wesley no fue ajeno a las tensiones y ambiguedades que se dan
cuando uno pisa las arenas movedizas de la politica. Alli Miguez examina algunos de los
textos en los que Wesley reflexiono6 sobre temas politicos o publicos. Entre ellos figuran los
escritos hacia la década de 1770, entre ellos : “ Las sinceras reflexiones obre la presente
situacion de los asuntos publicos” , el Sermdn:”Acerca de las riquezas”, “Reflexiones sobre
la presente escasez de comestibles”, “ Sobre el origen del poder” y “Reflexiones sobre la
esclavitud”, entre otros. **.

Segun Miguez se pueden destacar tres ejes de la cuestion publica enWesley: la
preocupacion por los asuntos econdmicos, especialmente en la medida en que afectan la
vida cotidiana de los mas humildes , la cuestion de la dignidad y la libertad de las personas
y la moralidad publica.

Y cuando reflexiona sobre el origen del poder, Wesley como buen hijo de su tiempo y de su
tradicion pro monarquica, no puede aceptar “de que el pueblo es el origen del poder y que

135

es en todo respeto indefendible”* y de esa forma le parece inviable la idea de derecho de

toda persona de elegir a sus autoridades.

%% Néstor Miquez, “Teologia Pablica y Teologia Wesleyana”, en Revista Evangélica de Historia 2010 vol.6,
Bs.As., 2010, Ed. IEMA. p.39-52.

%*Obras de Wesley, 14 vols. (Ed.) Gonzalez Justo, (Franklin- TN: Providence House Publishers,1996-98), ,
T.VIIl, La Vida Cristiana.

*|bid, Obras, p. 84.

14



Afirma Miguez que “si bien por un lado cuestiona el reclamo de libertad de las corrientes
que van a desembocar en el liberalismo politico y no entiende que la plena participacion en
la cosa publica sea un derecho des las masas -a las que sin embargo se propone evangelizar
-, por otro lado su lucha antiesclavista se basa , justamente en su concepto de libertad y
dignidad humana”*®. Esto muestra a las claras las ambigiiedades que menciondbamos pero
también podemos verlo como afirma Jennings sobre este tema en Wesley “ El vio la
manera en que el discurso sobre democracia y libertad puede encubrir los intereses de

quienes no desean ser gobernados por quienes sufren a causa de las ambiciones de otros.” %’

Asi las cosas, lo cierto es que en Wesley encontraremos sobradas razones para superar una
mentalidad individualista y para motivar nuestro accionar en lo politico y social. Esto lo
vemos en su comprension acerca de la santificacion y como opera el Espiritu Santo en este
proceso. El Espiritu ademas de justificarnos nos introduce en la santificacion, que posee
fundamentalmente dimensiones comunitarias o sociales y no solo individuales o privadas, 0
como el diferenciaba en santificacion personal y social. Aqui hay un gran aporte de Wesley
que remarca mucho mas al Espiritu como edificador de la comunidad de fe que como
dador de dones extraordinarios a individuos. A éstos dones los juzga siempre en relacion a
la medida en que contribuyen al cuerpo de Cristo para vivir en confianza a Dios y en amor
unos a otros, y como complemento de los ordinarios — los medios de gracia: las Escrituras,
la comunidad y la tradicion de la iglesia, el bautismo , la comunion, la predicacion, la

animacion, el servicio,etc.

En sus objeciones a cierto misticismo de su época y reconociendo la dimension personal de

la fe, no obstante, afirma:

“Porque la religion en la que estos autores pretenden edificarnos es una religion
solitaria...El evangelio de Cristo se opone diametralmente a esto. En él no se

encuentra la religion solitaria. <Santos solitarios> es una frase tan contraria al

% N. Miguez, Ibid, p. 48.

% En T. W. Jennings , “ Desafios para la teologia wesleyana en el siglo xxi “, en Revista Evangélica de
Historia VI1(2010), IEMA-CNAH, BsAs, p.100. .Also Jennings, Goods News for the Poor.John Wesley's
Evangelical Economics, (Nashville: AP,1990),. No podemos olvidar la participacion del Metodismo en el
partido Laborista , fundado en 1900 .

15



evangelio como <santos adulteros>. El evangelio no reconoce ninguna religion que no

sea social, ninguna otra santidad que no sea la social”® .

En el sermon n°24 “Sobre el sermon de nuestro Sefior en la montafia(lV) explica:

“Primeramente trataré de demostrar que el cristianismo es una religion esencialmente
social y que tratar de hacerla solitaria es destruirla. Con la palabra cristianismo quiero
decir: ese método de adorar a Dios que Jesucristo revel6 al hombre. Cuando digo que
esta es una religion esencialmente social, quiero decir no s6lo que no puede florecer
sino que de ninguna manera puede existir sin la sociedad, sin vivir y mezclarse con

los hombres.”*®

En este marco se entiende su afirmacion “El mundo es mi parroquia”, o aquella que
expresaba el para qué de la obra que Dios estaba haciendo en su tiempo: “no para formar
una nueva secta, sino para reformar a la nacion, particularmente a la iglesia, y para
divulgar la santidad de las escrituras sobre la tierra”.*°

En el mismo sermdn n°24, y ante cierto espiritualismo responde con una interpretacion

pneumatologica:

“Respondo: <<Dios es Espiritu, y los que le adoran, en espiritu y en verdad es
necesario que le adoren>>. Cierto, y eso basta. Debemos emplear en ello todas las
facultades de nuestra mente. Pero yo preguntaria: ;Qué cosa es adorar a Dios, un
Espiritu, en espiritu y en verdad? Es adorarle en nuestro espiritu; adorarle como sélo
los espiritus pueden adorar. ...Por consiguiente, uno de los modos de adorar a Dios en
espiritu y en verdad es guardar sus mandamientos exteriores. Es glorificarle, pues, en

nuestros cuerpos, lo mismo que en nuestras almas. Desempefiar nuestras obras

% In ed. Jackson, 14:321. Mentioned in Justo Gonzalez, Juan Wesley:Herencia y Promesa.( Puerto Rico,
Public. Puertorriquefias, 1998),p.88.

% In Sermones...., Ibid., p.388. Debemos recordar la estrategia del Metodismo de las eclesiola in ecclesia
(pequerios grupos - bandas-clases), para vehiculizar esta opcidn teolégica-pastoral .

“ In Works.Jackson ed.( 8.299), in “Estas doctrinas ensefi¢”, Guias de estudio para las obras de Wesley, (
Durham: WHF, 2002), p.95.

16



externas con nuestros corazones levantados hacia él. Hacer de nuestras ocupaciones
diarias un sacrificio a Dios. Comprar y vender, comer y beber para su gloria. Esto es
adorar en espiritu y en verdad tanto como hacerle nuestras oraciones en el

desierto.”*.

Esta mutua relacion e integridad de las tensiones cuerpo-espiritu, creyente-iglesia, iglesia-
mundo rompe con los dualismos que el cristianismo arrastraba y arrastra en parte de la
influencia helénica. Y muestra el caracter integral de la fe cristiana para Wesley , al
remarcar los aspectos corporales y sociales de la misma y de la pneumatologia implicita en

ella.

No podemos dejar de mencionar las implicancias sociales y econdmicas que Wesley deriva
para la sociedad y para la iglesia, en este caso para el metodismo naciente :
“¢No sera ésta otra de las razones por las que se les hace tan dificil a los ricos entrar
en el Reino de los Cielos?. Una gran mayoria de ellos estd bajo maldicién, bajo la
maldicion particular de Dios, porque...no le roban Unicamente a Dios, sino también al
pobre, al hambriento y al desnudo;... y se vuelven culpables por toda la necesidad,
afliccion y dolor que pudieran eliminar, pero no lo hacen”...

... “ A medida que se incrementa el dinero, tambien aumenta el amor por él, y siempre sera
asi, salvo que medie un milagro de la gracia. Entonces, por mas que otras causas puedan
sumarse, no obstante, en todas las épocas ésta ha sido la principal causa del deterioro de la
religion auténtica en cualquier comunidad cristiana. Mientras en cualquier lugar los
Cristianos eran pobres, eran devotos de Dios... Pero simplemente recuerden que las
riquezas, en todas las épocas, fueron la ruina del genuino Cristianismo.”*?

Para Wesley el Espiritu santificador obra para impulsar en la iglesia y en la sociedad el
compromiso en la lucha por la misericordia con los pobres y por la justicia social,

motivado por el amor a Dios contra toda idolatria, en este caso la del dinero y la ambicion.

! Ibid. p.397-398.
2 Sermén 61: El misterio de la iniquidad, en A.Zorzin en Curso de Ubicacion Historica, (BsAs.: Isedet,
1998), p. 340-352.p.351.

17



En este sentido es que Wesley insiste en que la santidad social conlleva oposicion a otros

males tales como la guerra, el colonialismo, el elitismo social y sobre todo, la esclavitud.*?

También es justo objetar como lo hace Miguez Bonino que Wesley como hijo fiel en
muchos sentidos de su siglo, no supera nunca una cierta mentalidad con aristas
individualistas, propia de su época.**. En alguna medida, en la préctica del metodismo
inicial el motivo de la religiosidad individual, el perfeccionamiento personal y la salvacion
propia moldea a la comunidad. Una suerte de individualismo en forma comunal, segun
Miguez; que también sostiene que la falla fundamental en la teologia de Wesley “reside en
una insuficiente relacién entre Cristologia y doctrina del Espiritu Santo”*. Alli aclara que
estas criticas son en un sentido exageradas ya que no pueden aplicarse directamente a
Wesley cuyo equilibrio y buen sentido lo preservé de ciertas deficiencias de su

pensamiento, pero que se hicieron sentir luego en mentes menos sensatas. *°

Una de las debilidades del pensamiento de Wesley es quiza no haber podido elaborar y
articular teolégicamente en los aspectos sociales y creacionales del Espiritu la intuicion
proveniente de su experiencia espiritual, pastoral y eclesial-, que hemos mostrado
anteriormente- , a saber : la dimension comunitaria como esencial a la fe cristiana, la
comunién como el eje central de la obra del Espiritu. EIl hecho de éstas deficiencias de
pensamiento no invalidan ni mucho menos pueden negar el valor y la reserva de sentido
tedlogico que Wesley leg6 con estas intuiciones pneumatoldgicas sobre la santidad social,

muy pertinentes para una espiritualidad encarnada en la actualidad.

Segun Theodore Runyon , interpretar la teologia de Wesley para la actualidad implica

resaltar que éste identifica la esencia del cristianismo como la renovacion de la creacién y

* Obras: el Sermén:”Acerca de las riquezas”, “Reflexiones sobre la presente escasez de comestibles”,
“Reflexiones sobre la esclavitud”, trabajadas en J.Gonzalez, Ibid, en p.86-103:”La santidad wesleyana,
aspectos comunitarios”.

Ver J.Miguez Bonino, Hacia una eclesiologia evangelizadora. Una perspectiva Wesleyana., (san
Pablo:Editeo-Ciemal, 2003),p.34. Y Moltmann, Ibid.,p.173-74.

*® |bid.,p83.

“® Daniel Bruno, “Fundamentos teoldgicos de la ética wesleyana. Alcances y limitaciones”. En Cuadernos de
Teologia volumen XXIII (2004), ISEDET-IU, BsAs, .p.89-1009.

18



de las criaturas mediante la renovacion de la imagen de Dios en la humanidad.*” Citando a
Albert Outler , el mayor conocedor de Wesley del siglo XX , el cual llama esta renovacion
de la imagen divina “el tema axial de la soteorologia de Wesley”. Por lo tanto, el drama
césmico de la renovacion de la creacion, comienza con la renovacion de la imagen de Dios
en la humanidad, “vivir la imagen de Dios en el mundo” *, -ésta es la llave indispensable

para toda la soteriologia de Wesley.

Como ciudadanos del siglo XXI y de la era ecoldgica, advierte sobre un punto fundamental
del propdsito divino : la salvacion del ser humano como recuperacioén de la vocacion
original: ser responsable de la administracion —mayordomo-de la creacion y co-creador de
la nueva creacion en el Espiritu de Cristo. En este enfoque escatoldgico del pensamiento
wesleyano, podemos vislumbrar que al discernir la intenciéon original de Dios para la
creacion en la perspectiva del fin, “nuevas posibilidades se abren continuamente(en la

historia actual) por medio del poder creativo del Espiritu Santo.”.*°

4. Conclusiones

Luego de encontrar razones claras en nuestra tradicion wesleyana acerca de nuestra
participacion politica en la sociedad- incluso en la dimension ecoldgica- , creemos que en
relacién a la democracia global y la situacion politica-econémica y social es fundamental
lo que las comunidades wesleyanas pueden aportar — y también aprender- en materia de
cultura y participacion politica y en términos de la defensa de los Derechos Humanos —

donde por ejemplo la Iglesia Metodista de Argentina tiene una rica tradicion y herencia-.

*" In Runyon, Theodore: A Nova Criacao: A teologia de Joao Wesley Hoje; ( S.Pablo: Editeo Umesp,
S.Bernardo do Campo, 2002), p.16. Obras Wesley , Sermén 44”El pecado original”, en Ibid, p.292.

*8 |bid.,p.21.. Cap.6: “Wesley para os dias de hoje: Os cuidados com o0 meio ambiente” ,p.250-258. Aqui
analiza losa Icances y limitaciones de la contributcion de Wesley acerca de este tema. Una obra reciente que
toma en cuenta la integralidad de la teologia de Wesley es la de Randy Maddox, Responsable grace: john
Wesley”s Practical Theology.  Alli analiza los alcances y limitaciones del aporte wesleyano al tema
ecoldgico.

* Ibid.,p.17. Cting Henry H. Knight 11, The presence of God in the Christian life, John Wesley and the
means of grace. Metuchen, NJ.: S.Press,1992,p.73... El tedlogo Rui Josgrilberg afirma que es cierto que “lo
social en Wesley “ no significa lo que entendemos por social hoy , pero en su santidad social vemos la
disposicion de una ineluctable encarnacion social. En “ Qual o sentido de social na religiao social de Wesley
?” ,in Sal da terra e luz do mundo, S.B. do Campo, Editeo, 2009

19



En ese sentido, se hace necesario rever varias nociones para atravesar la grave crisis
mundial de la civilizacion y de la cultura politica democratica. Estas crisis parecen definir
aun hoy la decadencia del imperio neoliberal que no ha logrado y ha impedido a grandes
mayorias excluidas la democratizacion politica y la redistribucion de los bienes materiales y
simbdlicos. Con la crudeza y llcidez que lo caracteriza Eduardo Galeano sentencia: “Este
mundo de ahora, esta civilizacion del salvese quien pueda y cada cual a lo suyo, esta
enferma de amnesia y ha perdido el sentido comunitario.*

La pregunta, evidentemente, es como y desde donde recobrar ese sentido comunitario. Si no
encontramos una salida de salvacién comudn corremos el riesgo de cataclismo sociales y
ecoldgicos enormes. Es necesario articular una nueva nocion de democracia y de sociedad
inclusiva que parta desde abajo, desde los margenes del poder institucional, econdmico y
no solo desde las estructuras del mismo. Por ello es urgente no sélo una nueva comprension
de participacion democratica sino también - como espera gran parte de la juventud hoy- un
ejercicio de practicas alternativas que reflejen aquella.

Aqui donde cobran importancia las diferentes asociaciones y movimientos sociales
contemporaneos antisistémicos y entre ellos la vida y mision de las iglesias en relacion a
ellos. Es fundamental el espacio social y cultural que las iglesias tienen y pueden jugar-
como laboratorios de democracia real- en la configuracion de mentalidades, sensibilidades
y de aportar hacia la conformacion de una ética publica y social en consonancia con el

evangelio de Jesucristo.

En ese sentido desde mi experiencia personal en el trabajo con jovenes de la iglesia he
visto como la rica herencia democratica en busca del bien comdn que tenemos como
familia wesleyana, enriquece y forma a los jovenes en el ejercicio de las asambleas, del
trabajo no autoritario en equipo , donde se aprende a dialogar, consensuar , respetar las
diferencias, incluir al excluido y ejercer una conciencia critica de la realidad en la que
viven. Los jovenes valoran esta riqueza que los prepara para interactuar en el mundo.
También en mi acercamiento a grupos y movimientos politicos he podido advertir que la

busqueda de justicia -tan caracteristica de los movimientos cuestionadores del Imperio —

%0 Galeano Eduardo, “Los valores sin precio” ( 111 Foro Social Mundial en Porto Alegre, Brasil, 2003), en Un
mundo sin educacion, Coord.Luis Alvarez, (México: Ed. Driada, 2003),p.134.

20



debe integrarse con la practica del amor , de la misericordia en especial con los que
piensan diferente , para superar el autoritarismo y la uniformidad. En ese sentido nuestras

51 como laboratorios

iglesias tienen mucho que aportar y aprender como “Taller del reino
de una nueva humanidad que en sus relaciones saludables anticipan el proposito original de

Dios para la familia humana, siempre en busca del Reino de Dios y su justicia .

Temas como el poder-servicio, la diaconia que visibiliza al excluido y desenmascara las
causas y mecanismos de la injusticia economica, el lugar de los Estados en la vida publica
como garantes de inclusion y de los derechos humanos, y el trabajo mancomunado y la
cooperacion con movimientos sociales y politicos por un mundo mas justo y fraterno son
prioritarios hoy en todo el mundo, para nuestra teologia y nuestras comunidades.

La lectura teoldgica de esta realidad a nuestro entender, nos muestra a las claras la
relevancia de la iglesia como comunidad encarnada en el amor al estilo de Jesus de
Nazareth y como testimonio del Espiritu Santo que es fuerza de comunién, una de las
marcas de la eclesiologia y misiologia wesleyana, que Juan Wesley sintetizo en la frase * El

mundo es mi parroquia

Como bien dice T. Jennings: “Creo que en el surgimiento de otra democracia global el
pueblo Ilamado metodista puede desempefiar un papel importante.Esto se debe a que
nuestra tradicion wesleyana nos alienta a pensar en el mundo como una sola parroquia,
como un solo vecindario, en donde los sufrimientos de alguien son los sufrimientos de
todos. Compartimos una tradicion comin de oponernos a los deseos del imperio y de
construir la solidaridad con todos los explotados . Esa es nuestra herencia. Tal vez nos
hemos deslizado en la falta de conciencia cuando nos hemos entregado a la falsa
comodidad de la respetabilidad y prosperidad . Pero otra vez Dios nos esta llamando a
obedecer el mandato biblico y wesleyano de anunciar y establecer el reino divino de la
justicia, misericordia y gozo para toda la tierra” . *2

51 . . . A . .
Ver J.Miguez Bonino, Hacia una eclesiologia evangelizadora. Una perspectiva Wesleyana., (san

Pablo:Editeo-Ciemal, 2003),p.89 . Citando al tedlogo Curtis.

%2 “Desaffos para la teologia wesleyana en el siglo XXI”, en Revista Evangélica de Historia V.6, (2010),
IEMA-CNAH, BsAs, p.100.

21



Para terminar con la Palabra, que pasaria si el Maestro nos volviera a contar hoy alguna

parabola que nos hiciera arrepentirnos de nuestra insensibilidad e individualismo.

Creo en la relevancia de la solidaridad anti-imperio del que se hizo préjimo-préximo, en
la pardbola del buen samaritano(Lucas 10:25-37). Nos muestra el camino para los desafios
eclesiales que nos vienen tanto del ecumenismo y del dialogo religioso como el de de
nuestras democracias. Nos debemos dejar cuestionar por el Espiritu que nos llama hoy

como antes lo hizo el maestro: “ Ve y haz tu lo mismo” Lucas:10:37.

Pablo Guillermo Oviedo es Presbitero de la Iglesia Evangélica Metodista Argentina en
Cordoba. Es Licenciado en Teologia por el ISEDET (BsAs), estudi6 Historia en la
Universidad Nacional de Cordoba y ensefia Teologia en diversos espacios ecumenicos.

22



